Trabajo Fin de Master
Master Amaierako Lana
Curso 2024/2025 lkasturtea

<

Pacha-mama

Desafios y acciones de las mujeres
en el ambito comunitario rural de Peru

Elisa Sagredo Zuniga

Tutoria / Tutorea
Leticia Sanjuan Sanz

Nazioarteko Lankidetza eta Hezkuntza Askatzailea

O
| .
®)
©
4]
2
O
-
()
&
L
-
©
O
1)
O
)
©
L
>
©
-
0
O
()
-
| -
Q
+—
=
-
0
O
O
|
)
Q
@)
@)
O

% Dhega

Universidad  Euskal Herrike RRDAREED e 0 £ FABAPEN PO AR P AT

del Pais Vasco  Unibertsitatea




Esta publicacion ha recibido financiacién de elLankidetza - Agencia Vasca de Cooperacion y Solidaridad.
Argitalpen honek elLankidetza - Garapenerako Lankidetzaren Euskal Agentziaren finantziazioa jaso du.

S iy PEEL" tusko jaurLARITZA
EUSKAL AGENTZIA [T : GOBIERNO VASCO
AGENCIAVASCADE =

COOPERACIONY
SOLIDARIDAD

Madster de Formacion Permanente en Cooperacidn Internacional y Educacion Emancipadora /
Nazioarteko Lankidetza eta Hezkuntza Askatzailea Etengabeko Prestakuntzako Masterra

Trabajo Fin de Master / Master Amaierako Lana
Curso 2024/2025 lkasturtea

Pacha-mama

Desafios y acciones de las mujeres en el ambito comunitario rural de Peru
Elisa Sagredo Zuriga

Tutoria / Tutorea: Leticia Sanjuan Sanz

Hegoa. Trabajos Fin de Master, n.° 128 / Master Amaierako Lanak, 128. zkia.

Fecha de publicacion: enero de 2026
Argitalpen data: 2026ko urtarrila

Universidad  Euskal Herriko
del Pais Vasco  Unibertsitatea

Hegoa
Instituto de Estudios sobre Desarrollo y Cooperacion Internacional
Nazioarteko Lankidetza eta Garapenari buruzko lkasketa Institutua

www.hegoa.ehu.eus
hegoa@ehu.eus

EHU

Zubiria Etxea
Lehendakari Agirre, 81
48015 Bilbao

Tel. (34) 94 601 7091

EHU

Koldo Mitxelena Biblioteka
Nieves Cano, 33

01006 Vitoria-Gasteiz
Tel. (34) 945 01 42 87

EHU

Carlos Santamaria Zentroa
Elhuyar Plaza, 2

20018 Donostia-San Sebastian
Tel. (34) 943 01 74 64

Agiri hau Aitortu-EzKomertziala-PartekatuBerdin 4.0 Nazioartekoa (CC BY-NC-SA 4.0) Creative

L_m Commons-en lizentziapean dago.

Esta obra estd bajo una Licencia Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-Compartirlgual 4.0
@ @ @ @ Internacional (CC BY-NC-SA 4.0)



RESUMEN

El presente Trabajo Fin de Méster (TFM) analiza el papel de la mujer en actividades comunitarias en zonas
rurales de Perl con el objetivo de tejer saberes desde su reconocimiento como sujetas activas de
transformacion social. El trabajo parte de un proceso de escucha, didlogo y co-creacidn con tres mujeres
del distrito de Ocongate (en la provincia de Quispicanchi, Cusco, Per() cuyas voces se recogen en formato

de podcast.

A través de una metodologia cualitativa, narrativa y participativa, el pddcast se construye desde el compartir
y la palabra colectiva. Las historias recogidas reflejan la realidad de un territorio y de las mujeres que lo
habitan, mostrando la profunda conexién que existe entre ambos: fuerzas que sostienen, resisten y
transforman la vida. Asi, el trabajo se sustenta en la participacion y en los principios del feminismo

comunitario.

De este proceso nace una reflexién critica y transformadora sobre las multiples violencias que atraviesan
los cuerpos y los territorios, pero también sobre las estrategias de resistencia, apoyo mutuo y autonomia
que las mujeres tejen cotidianamente. El podcast se convierte asi en un espacio politico y pedagdgico, donde
las voces de las mujeres de Ocongate dialogan, reclaman y proponen otras formas de habitar, cuidar y

construir mundo.

ABSTRACT

This Master’s Final analyzes the role of women in community activities in rural areas of Peru, with the aim
of weaving knowledge from their recognition as active subjects of social transformation. The project
emerges from a process of listening, dialogue, and co-creation with three women from the district of
Ocongate (in the province of Quispicanchi, Cusco, Peru), whose voices are collected in the form of a

podcast.

Through a qualitative, narrative, and participatory methodology, the podcast is built from sharing. The
stories gathered reflect the reality of a territory and the women who inhabit it, revealing the deep connection
between both: forces that sustain, resist, and transform life. Moreover, the work is founded upon

participatory approaches and the core principles of community feminism.

From this process arises a critical and transformative reflection on the multiple forms of violence that
traverse bodies and territories, but also on the strategies of resistance, mutual support, and autonomy that
women weave in their everyday lives. The podcast becomes a political and pedagogical space, where the
voices of the women of Ocongate engage in dialogue, claim their agency, and propose new ways of

inhabiting, caring, and building the world.



INDICE
1. INTRODUCCION
1.1 Planteamiento del tema
1.2 Obijetivos generales y especificos
2. MARCO TEORICO
2.1 Participacion comunitaria
2.2 Participacion de la mujer en zonas rurales de Per(
2.3 Feminismos latinoamericanos en Peru
2.4 Feminismo comunitario y pensamiento decolonial
3. CONTEXTO Y DESCRIPCION DEL TERRITORIO
3.1 Contexto territorial, socioeconémico y cultural
4. MARCO METODOLOGICO
4.1 Enfoque de investigacion
4.2 Metodologia
4.2.1 Participantes
4.2.2 Proceso de trabajo
5. ANALISIS Y RESULTADOS
5.1 Introduccion al enfoque del analisis
5.2 Abrir la maleta: una mirada a su interior
5.2.1 ;Cuantos nos pesa la maleta?: El cuerpo
5.2.2 ;Dénde guardamos la maleta?: El espacio
5.2.3 ¢Cuanto nos dura la maleta?: El tiempo
5.2.4 ;De dénde venimos con la maleta?: La memoria
5.2.5 ¢Hacia donde vamos con la maleta?: El movimiento
6. CONCLUSIONES
REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Pagina

D W W W

10
10
12
12
12
12
13
15
15
15
15
17
18
20
21
23
25



1. INTRODUCCION
1.1 Planteamiento del tema

El presente TFM se fundamenta en el feminismo comunitario, resaltando la intencién de comprender y
visibilizar la participacion de las mujeres en las actividades comunitarias, asi como el valor de sus aportes

en la construccion colectiva y la transformacion social en las zonas rurales de Peru.

La motivacion de este trabajo surge de una experiencia vital: vivir en Per( y acercarme, desde la
cotidianidad, a la realidad de las mujeres andinas. Durante varios meses, he compartido espacios y
conversaciones con mujeres que me han permitido vivenciar su escasa presencia en los espacios de decision,
y, al mismo tiempo, la enorme fuerza con la que enfrentan los desafios diarios. De esa experiencia surge la
motivacion de crear un podcast, un espacio para escuchar sus voces y reconocer el valor politico y

transformador que habita en sus historias.

El pddcast se titula Voces de la Pacha-Mama y estd disponible en: https://nayra-d-

luxe.my.canva.site/pacha-mama. Se concibe como una herramienta que posibilita a las propias mujeres

narrar sus vivencias siendo protagonistas centrales del relato. Elegir este formato responde a la intencion
de generar un espacio de participacion propio en el que ellas puedan escucharse, reconocerse y valorarse
mutuamente; rompiendo silencios y haciendo visible su presencia. A su vez, se apuesta por un proceso
creativo, accesible e inclusivo que facilite la difusidn de sus voces y que, ademas, ofrezca la posibilidad de
gue ellas mismas puedan utilizarlo en la radio, en encuentros comunitarios 0 en procesos de

empoderamiento, ampliando su alcance y fortaleciendo su potencial transformador.
1.2. Objetivos generales y especificos

El trabajo se orienta hacia una serie de objetivos que guian el proceso de investigacion, los cuales dan

coherencia y estructuran las acciones desarrolladas.

Objetivo general: (Re)conocer y visibilizar la participacion de las mujeres del municipio de Ocongate en
las actividades comunitarias y profundizar en sus experiencias, desafios y acciones, a través de un proceso

participativo de creacion de un podcast que visibilice sus voces y saberes.


https://nayra-d-luxe.my.canva.site/pacha-mama
https://nayra-d-luxe.my.canva.site/pacha-mama

Obijetivos especificos:

- Conocer las experiencias e historias de vida de tres mujeres en relacion con el trabajo de cuidados, la
autonomia y la toma de decisiones e identificar los obstaculos estructurales y socioculturales que enfrentan

en estos ambitos.

- Identificar, analizar y reflexionar sobre las principales formas de participacion y organizacion de tres

mujeres en su contexto comunitario y territorial.

- Crear un espacio propio de participacion utilizando una metodologia basada en la co-creacidon de un

podcast, que fortalezca y reconozca su presencia desde su propia voz.

- Difundir un pddcast participativo como espacio politico, pedagogico y comunicativo.



2. MARCO TEORICO
2.1 Participacion comunitaria

La participacion es uno de los pilares para el cambio social. No resulta sencillo establecer una definicion
Unica de participacion, ya que este concepto se aborda desde multiples enfoques y disciplinas y da lugar a
diversas interpretaciones y significados. Maritza Montero (2004) habla de la participacién como un proceso
complejo y relacional, cuyos significados pueden variar segin el grado de implicacion y el nivel de
vinculacién entre las personas y la comunidad. La autora distingue diversos matices que van desde la mera
presencia o coincidencia en un espacio de interés comdn -sin que necesariamente exista una accion
colectiva-, hasta formas mas profundas de participacién, donde se genera una relacién activa, compartida y
transformadora entre los miembros del grupo. Eneiza Herndndez (1995, 1996, 1997) (Citado en Maritza
Montero, 2004) subraya el caracter integral de la participacion entendiéndola como “tomar parte, tener
parte, ser parte”, de forma que la participacion comunitaria conlleva “hacer, poseer, transformar y ser en un

movimiento que va de lo colectivo a lo individual y viceversa”.

Asi, desde la perspectiva comunitaria, Maritza Montero (2004) defiende la participacion comunitaria y la
define como “un proceso organizado, colectivo, libre, incluyente, en el cual hay una variedad de
participantes, de actividades y de grados de compromiso, que estd orientado por valores y objetivos
compartidos, en cuya consecucion se producen transformaciones comunitarias e individuales”. Ferran

Camps (2000) sefiala que es una oportunidad, una necesidad para el desarrollo local.
2.2 Participacion de la mujer en zonas rurales de Peru

En primer lugar, se parte de la premisa que presenta el Centro Latinoamericano y Caribefio de Demografia
(CELADE) (2013): “las distintas formas de ser mujer en el mundo rural estan conformadas por las
construcciones particulares de género de los pueblos a los que pertenecen, por las diversas realidades
socioterritoriales de cada uno de ellos, asi como por las adecuaciones en relacion con la sociedad
dominante”. Por ello, en este documento, aunque se haga referencia a la mujer de manera genérica, se tiene
muy presente la idea de que las mujeres y en este caso las mujeres de zonas rurales o las mujeres indigenas
no constituyen un grupo homogéneo, sino que presentan una gran diversidad de situaciones, necesidades y

demandas.

El reconocimiento de los derechos politicos de las mujeres en Per(, y por ende de su participacion
ciudadana, es un hecho relativamente reciente. Violeta Barrientos y Fanni Mufioz (2014), sefialan que Peru

es el pendltimo pais en América Latina en dar el voto a la mujer; en 1954 se concede el derecho al voto



Gnicamente a aquellas mujeres que saben leer y escribir -en castellano y no en quechua como ellas
acostumbran- y no es hasta la Constitucion de 1979 cuando se establece de manera explicita la igualdad de
derechos politicos entre mujeres y hombres, eliminando toda limitacién basada en el analfabetismo o el
estado civil. Gustavo Zambrano y Diego Uchuypoma (2015) advierten que la existencia del reconocimiento
al voto, no significa la capacidad de estar presentes en la contienda electoral. No obstante, este avance
normativo permite que, por primera vez, mujeres indigenas y una parte significativa de la poblacion
femenina del pais participe activamente en los procesos electorales, ejerciendo su ciudadania politica en

condiciones de mayor equidad; pero continuando sin ser elegidas como representantes politicas.

En la actualidad, segun las Gltimas estimaciones del Instituto Nacional de Estadistica e Informatica (INEI,
2023), en Perq, el 17,4% de la poblacion reside en el area rural, de las cuales el 48,3% son mujeres y el
51,7% son hombres. Ademas, la Comision Econdmica para América Latina y el Caribe (CEPAL, 2023)
sefiala que después de Guatemala (43,4%) y Bolivia (41,5%), Per0 es el tercer pais de América Latina con
el mayor porcentaje de personas indigenas en su poblacion (26,8%). Por su parte, la mujer indigena
representa un grupo significativo de la poblacién nacional peruana; segin CELADE (2013), constituye el
23.8% sobre el total de mujeres y el 50.2% sobre el total de personas indigenas. Una apreciacion importante
por parte de Gustavo Zambrano y Diego Uchuypoma (2015) es que obtener informacion especifica sobre
la situacion social de este grupo de mujeres es aln complicado en Per(; no se cuenta todavia con todas las

cifras sobre su situacion sociodemografica.

Estos autores sostienen que la participacion politica de las mujeres indigenas se canaliza mediante
diferentes formas de organizacion y accion: instancias comunales, asociaciones de mujeres, instituciones
sociales, colectivos, y gremios o espacios institucionales como la escuela o la posta de salud. Cruz Peralta
(2015) identifica que la participacion efectiva de las mujeres en este tipo de actividades es limitada ya que,
en numerosas ocasiones, “muchas las mujeres no participan en las reuniones, no son convocadas y, si

asisten, no son escuchadas ni tomadas en cuenta”.

A lo largo de los afios, las mujeres enfrentan condiciones estructurales que limitan su participacion en
espacios publicos. Rosa Noa (2018) en su tesis Participacion comunitaria de mujeres en una comunidad
rural de Ayacucho, describe el contexto participativo de las mujeres en zonas rurales. Esta autora resalta
que, histéricamente, las mujeres tienen menor presencia en el empleo formal, perciben salarios mas bajos
y enfrentan mayores barreras para acceder a la educacién y la formacion profesional, por lo que su figura
esta frecuentemente invisibilizada. Ademas, cuando estas brechas de género se combinan con factores como
la ruralidad y la pobreza, la situacion de desventaja se profundiza. A continuacién, se detallan las

condiciones que dificultan la participacion de las mujeres en actividades comunitarias.



Karla Arana (2016) (Citado en Rosa Noa, 2018), menciona los factores socioculturales, especialmente los
estereotipos vinculados a la division del trabajo. Por ejemplo, Stephan Leyens, Isabel del Castillo y Deborah
Pugley (2020), en su estudio, muestran como las jornadas de trabajo de las mujeres en zonas rurales pueden
llegar a ser de diecisiete horas, combinado labores vinculadas a la autosubsistencia, a la produccién y a la
venta, con el trabajo de cuidado familiar. Claudia Medina (2015) (Citado en Rosa Noa, 2018), destaca los
mecanismos de violencia cotidiana, los cuales atraviesan todos los espacios de la vida de las mujeres,
especialmente aquellos donde las funciones y responsabilidades asignadas estan influenciadas por la
tradicion, la cultura, la religion y los valores morales. Asimismo, advierte que el aporte femenino en el
ambito productivo suele ser menos reconocido que el de los hombres, pues persiste la idea de que dicho
espacio no les corresponde de manera “natural”. Dichos empleos suelen caracterizarse por su precariedad,
temporalidad y baja remuneracion, lo que obliga a las mujeres a extender sus jornadas laborales e incluso
a asumir multiples actividades simultaneamente (Carlos Cornejo et al., 2016. Citado en Rosa Noa, 2018).
Asi, la acumulacion de responsabilidades que asumen las mujeres -trabajo productivo, doméstico y
reproductivo- limita todavia mas su presencia en los espacios publicos y en las actividades comunitarias.
Por Gltimo, Rosa Noa (2018) destaca que, “la poblacion femenina adulta y rural presenta un nivel educativo
muy bajo”’; no obstante, también menciona que, en los Gltimos afios, las mujeres tienen un mayor acceso a
la educacion, alcanzando un nivel educativo similar al de los hombres en niveles de Educacion Primaria.
Segun el INEI (2023), en 2022, la participacion de las mujeres en zona rural en Educacion Primaria (39,3%)
es mayor que la de los hombres (34,2%). No obstante, la participacion de los hombres es mayor en
Educacion Secundaria (49,9%) y Superior (12,7%), respecto del nivel alcanzado por las mujeres en los
mismos niveles, 37,2 %y 10,0%, respectivamente. Si bien el acceso de las mujeres a la educacidn es mayor,
su representatividad en Educacion Secundaria y Superior es menor debido a multiples factores. EI embarazo
adolescente, la incorporacion temprana al trabajo, las responsabilidades de cuidado en el hogar o la presion
econdmica que empuja a las jovenes a actividades informales o a insertarse en sectores como la prostitucion

desde edades muy tempranas, son algunos de ellos.

Junto a lo anteriormente mencionado, es destacable el concepto de interseccionalidad que plantea Kimberly
Crenshaw (1989). Esta autora lo define como “la existencia de categorias como la raza y el género que se
interseccionan e influyen en la vida de las personas”. Carmen Exposito (2012) (Citado en Gustavo
Zambrano y Diego Uchuypoma, 2015) afiade que la interseccionalidad “no se trata de una suma de
desigualdades, sino de como estas estan conectadas de forma diferente en cada situacion, persona y grupo
social, lo que permite mostrar estructuras de poder existentes en el seno de la sociedad para cada caso”. En
el caso de las mujeres indigenas, la interseccionalidad permite comprender que su exclusion no deriva solo

de ser mujeres, sino también de ser poblacién indigena en contextos patriarcales y coloniales. Stephan



Leyens, Isabel del Castillo y Deborah Pugley (2020), muestran que los indicadores de desarrollo humano
para las mujeres rurales mejoran en los Ultimos veinte afios, pero no lo hacen de manera igualitaria para
todas las mujeres; en la interseccion de multiples desigualdades encontramos a mujeres de mayor edad,
indigenas y/o pobres, para quienes el acceso a ingresos, educacién y salud continda siendo fuertemente

limitado.
2.3 Feminismos latinoamericanos en Peru

La participacién de las mujeres en los contextos rurales no puede comprenderse plenamente sin situarla
dentro de las corrientes criticas que han emergido en la regién, especialmente desde los feminismos
latinoamericanos. La realidad peruana es compleja. Tal y como afirma Virginia Vargas (2008), las diversas
maneras en que las mujeres han decidido afrontar su destino ponen de manifiesto dicha complejidad. Peru
constituye un reflejo a pequefia escala de la diversidad racial y cultural que presenta América Latina. Tal y
como sefiala Calder6n (1987) (Citado en Virginia Vargas, 2008), existen diferencias culturales y étnicas y
una mezcla simultanea de periodos historicos, sociales y econdmicos que hacen mas complejo el proceso
de transformacion ya que generan una acumulacion de desafios que, a diferencia de otros paises, ain no
han sido completamente superados. De esta manera, el movimiento de mujeres en Per( adquiere una

relevancia particular dentro del contexto latinoamericano.

Virginia Vargas (2008) explica como surgen acciones feministas en Per( durante las décadas de 1870 y
1880, en un contexto de autoritarismo, desigualdad, violencia politica y factores vinculados con el proceso
de expansion capitalista-imperialista. Su origen esta ligado al despertar del movimiento de mujeres, que
comienza a cuestionar las estructuras patriarcales y las exclusiones de clase, etnia y género; no tiene un
modelo previo, sino que se gesta desde la vida cotidiana combinando reflexion politica y accién social.
Virginia Vargas sefiala que esta trayectoria se consolida principalmente en 1980 y 1990; los horizontes de
las mujeres se amplian tras la caida de la hegemonia oligarquica, la modernizacion de la economia peruana,
la expansion de las zonas urbanas y de los servicios sociales y el acceso a la informacion sobre la salud
sexual y reproductiva. Sin embargo, durante estos afios, también la crisis econémica y la crisis politica
impactan de manera directa en la vida de las mujeres: por un lado, se ven obligadas a crear estrategias de
subsistencia para sostener a sus familias y, por otro lado, la violencia esta muy presente y no existen canales
para expresar e incorporar nuevas demandas. Al mismo tiempo, muchas mujeres identifican en los partidos
politicos de izquierda una posible via para cuestionar las estructuras patriarcales y los roles tradicionales
gue limitan su participacion social y politica. No obstante, con el tiempo, en palabras de Virginia Vargas,

descubren que “tampoco la izquierda tiene interés en impulsar los asuntos de las mujeres” y que, “si no



levantamos nuestros propios asuntos, nadie lo hard por nosotras”; esto da lugar a la formaciéon de grupos

feministas de autoconciencia, dando continuidad a un proceso de reflexion personal y de revisién critica.

La participacion de las mujeres rurales en el movimiento de mujeres se desarrolla con mayor lentitud. A
pesar de que en el &mbito rural ya existen movimientos campesinos y agrupaciones femeninas con cierta
trayectoria, las dindmicas autoritarias y conservadoras que caracterizan a las organizaciones campesinas
restringen la expresion y el liderazgo de las mujeres. Frente a estas dificultades, surgen diversas formas de
organizacién colectiva femenina, basadas en la cooperacion, la solidaridad, el intercambio y la bldsqueda

de soluciones comunitarias.
2.3.1 Feminismo comunitario y pensamiento decolonial

El feminismo comunitario es un claro ejemplo de lo anteriormente mencionado. Se trata de un pensamiento-
accion que propone una vision integral, relacional y territorial del feminismo, en el que la emancipacién no
se concibe como un acto individual, sino que articula la defensa del cuerpo, de la tierra y de la vida desde
la comunalidad, el equilibrio y la reciprocidad. Julieta Paredes, et al. (2021) explica que el feminismo
comunitario de Abya Yala nace en 2003, gracias al proceso politico de cambios que el pueblo boliviano
lleva adelante y lo define como “una propuesta que nace desde nuestros cuerpos-territorio y desde el
territorio—cuerpo que es Bolivia”. Ademas, anade que “la propuesta de lucha del feminismo comunitario es
construir la comunidad de comunidades, donde los Estados dejen de ser necesarios y donde hagamos
comunidad las mujeres, los hombres, las personas intersexuales y la naturaleza”. Y, en una dimensién méas
reivindicativa, concluye: “el feminismo comunitario es una accion politica que se nombra” (Julieta Paredes,

2015).

Julieta Kirkwood (2019), trabaja la idea de “nudos” como problemas centrales, tensiones y enredos que
explican la dificultad de las mujeres para articular una politica transformadora. Su vision insiste en como
las formas culturales, institucionales y sentimentales tejen esos nudos que el feminismo debe desatar para
ser politico. Por su parte, Mariana Alvarado (2024), basandose en afirmaciones de Aura Cumes, retoma
esta metafora de los nudos y expresa como los feminismos comunitarios des(a)nudan y anudan. Resulta
muy inspirador y refleja con claridad algunos principios del feminismo comunitario por lo que cito
textualmente las palabras de la autora: “des(a)nudan la produccion tedrica de los feminismos del sur en su
complicidad con el feminismo occidental para producir a la otra, la mujer del tercer mundo y se anudan en
la visibilizacién y el (auto)reconocimiento de la heterogeneidad de las mujeres indo-afro-latino-americanas
con experiencias propias y memorias e historias colectivas”. Julieta Paredes (2015) se anuda a esta idea

afiadiendo que “necesitamos salir de los lenguajes hegemoénicos, necesitamos ubicar nuestros propios



lenguajes que son expresiones del como pensamos”. A su vez, Mohanty Chandra (2008) coincide con esta
propuesta sustentando que los feminismos latinoamericanos surgen como una respuesta critica al
eurocentrismo y a la universalizacidn del sujeto mujer propuesto por los feminismos occidentales. Este
autor sostiene que “‘es necesario propiciar la critica interna de los feminismos hegemoénicos de Occidente”
y, al mismo tiempo, “formular intereses y estrategias feministas basadas en la autonomia, la geografia, la
historia y la cultura propias”. Esta doble tarea -deconstruir las categorias universalistas y construir
perspectivas situadas- permite reivindicar la pluralidad de experiencias y luchas que configuran las
realidades de las mujeres del Sur Global. De esta manera, se plantea que el feminismo surgido en Occidente
responde principalmente a las demandas y condiciones historicas de las mujeres de su propio contexto
social. Sin embargo, al extenderse dentro de un sistema de relaciones coloniales, imperialistas y
transnacionales, estas corrientes teéricas adquirieren un caracter hegemonico a nivel global que contribuye

a ocultar y deslegitimar las experiencias y perspectivas de otras mujeres y territorios.

Siguiendo con Mariana Alvarado, “des(a)nudan el uso universalista de las categorias de género y el uso
transcultural de la categoria de patriarcado. Se anudan en el rechazo al androcentrismo y a la division
dicotdmica del mundo en mujeres y varones, asi como a la escision hombre y naturaleza”. Desde el
feminismo comunitario se defiende que el patriarcado es “el sistema de todas las opresiones, todas las
explotaciones, todas las violencias y discriminaciones que vive toda la humanidad (mujeres, hombres y
personas intersexuales) y la naturaleza, histéricamente construida, sobre el cuerpo de las mujeres”. (Julieta

Paredes y Adriana Guzman, 2014. Citado en Julieta Paredes, 2015).

Continuamos: “des(a)nudan la autonomia sobre el propio cuerpo en relacion con los derechos sexuales y
reproductivos que, en los feminismos blancos, se ha centrado en el embarazo, el parto, el aborto, el control
sobre los hijos legitimos que portan apellido para anudarse en las ausencias, los silencios, las alianzas, los
robos y negociaciones para quienes sus hijos no heredaban la posicion de humanos. En esta misma linea,
Lorena Cabnal (2017), a traves de la Red de Sanadoras Ancestrales Tzk’at, sostiene la préctica del
“acuerpamiento territorial”, entendida como la accion colectiva de acompafiar, sentir y defender los cuerpos
y territorios ante el avance del patriarcado, el racismo y el neoliberalismo. Para estas mujeres, la
espiritualidad y la sanacion son dimensiones inseparables de la lucha politica: cuidar el cuerpo y cuidar la

tierra son formas complementarias de resistir y de reconstruir la vida.

Por ultimo, des(a)nudan el origen de la opresion “comtin” de las mujeres poniendo en cuestion la sororidad
y se anudan en la denuncia de la alianza racial entre mujeres blancas que para sostener el mundo que habitan
reproducen a la india como sierva”. Laura Pautassi (2007) recoge el concepto de “multimujer” entendido

como un patrén de género globalizado por el patriarcado y que sobreexplota a la mujer bajo el rostro de la



Ilamada equidad de género y empoderamiento de las mujeres. Y, ademas, “se anudan en la urgencia de
recuperar las epistemologias ancestrales como practicas de resistencia frente al extractivismo epistémico.”.
Julieta Paredes (2015) complementa esta idea: “Nuestra matriz como feministas comunitarias es la
comunidad, el Vivir Bien, el profundo amor y respeto por nuestras culturas ancestrales, la autonomia de
nuestros cuerpos, territorios y conocimientos, la libertad y la politica como compromiso con las luchas de
nuestros pueblos, remarcando que las mujeres somos la mitad de cada pueblo que lucha contra el sistema

patriarcal”.

El pensamiento decolonial plantea la necesidad de desmontar las jerarquias epistémicas impuestas por el
colonialismo moderno. En el ambito feminista, Maria Lugones (2008) desarrolla el concepto de
colonialidad de género para explicar como la conquista no solo impone un sistema econémico y politico,
sino también una organizacion patriarcal del mundo que define quiénes son humanos, qué cuerpos pueden

ser poseidos y qué saberes son legitimos.

Estas autoras sostienen que el feminismo latinoamericano contemporaneo se aleja de los problemas reales
de los pueblos y se centra en tematicas de género y reformas legales que no permiten visualizar el sistema
contra el que hay que luchar, el patriarcado. Por ello, defienden y reivindican la urgencia de recuperar la
energia de las primeras feministas latinoamericanas, mencionadas con anterioridad, y que empezaron

buscando el compromiso real con los pueblos.



3. CONTEXTO Y DESCRIPCION DEL TERRITORIO
3.1 Contexto territorial, socioeconémico y cultural

El trabajo y las voces de las mujeres protagonistas del pddcast, son fruto de un contexto muy especifico que
se da en el pequefio y elevado distrito de Ocongate, provincia de Quispicanchi, departamento de Cusco; a
méas de 3500 metros sobre el nivel del mar. Tal y como figura en City Population (2000), dicho distrito
cubre una superficie de casi 1000 km cuadrados y, en 2017, lo componen un total de 20000 personas, con
una proporcién muy igualada de hombres y mujeres (aproximadamente, 50-50 sobre el 100%). Resulta
significativo el elevado nimero de nifias y nifios que integran la poblacion; siendo el sector con mas peso,

Ilevando la edad media por debajo de los 20 afios.

En cuanto a los niveles de desarrollo y posicionamiento de bienestar humano, Ocongate es un espacio méas
vulnerable en comparacion con sus alrededores. Segun Stephan Leyens, Isabel del Castillo y Deborah
Pugley (2020), en 2012, el valor del indice de Desarrollo Humano (IDH) del distrito es casi la mitad que el
valor en la capital, Cusco. Aun asi, si se traza una linea con los niveles del IDH de los 10 Gltimos afios, los
datos muestran una mejora ascendente; es destacable un aumento de hasta 5 afios en la esperanza de vida
de la poblacién, a pesar de que el acceso a agua potable de calidad y a una red de saneamiento minima
supone un obstaculo en zonas rurales de altura y suele traducirse en altas tasas de enfermedades durante el

desarrollo temprano de los nifios y nifias; por ejemplo, la anemia.

Respecto a la dimension econdmica, Stephan Leyens, Isabel del Castillo y Deborah Pugley (2020), destacan
que la diversificacion productiva en el distrito de Ocongate, muestra que lo rural ya no es equivalente a lo
agricola; las actividades agropecuarias disminuyen su importancia como fuente de ingresos de los hogares
rurales, aungue siguen siendo su principal ocupacion. Asimismo, la mejora de las infraestructuras de acceso
y el aumento de la conectividad a Internet, acercan lo urbano y lo rural, aumentando los intercambios y
movilidades entre ambos espacios. De esta manera, en la actualidad, el espacio rural es habitado por nuevas
actividades, imaginarios y dindmicas. Estas autoras mencionan que, dichas transformaciones, también
modifican los sistemas de género. En el distrito, destacan algunos aspectos criticos relacionados con la
autonomia y el empoderamiento femenino: la continuidad de la divisidn del trabajo doméstico y de cuidado
en los hogares y en la comunidad, la persistencia de elevados niveles de violencia contra la mujer y la débil

presencia femenina en el espacio publico.

Tras varios meses viviendo en este distrito, he podido observar que las mujeres ocongatefias asumen una
carga de trabajo significativamente mayor que la de los hombres, tanto en las tareas domésticas como en

las actividades productivas. Basta con salir a pasear una tarde, entrar al mercado central, visitar alguno de

10



los hornos de pan o acercarte a los pequefios puestos de comida, para constatar que toda la actividad de
venta recae (nica y exclusivamente sobre las mujeres. En ese mismo paseo, también es frecuente encontrar
grupos de hombres bebiendo bebidas alcohdlicas en los bares de las calles principales. Si ademas de pasear
por las calles del pueblo, caminas por los campos que rodean Ocongate, se aprecia como claramente los
hombres se dedican a la agricultura y, que el pastoreo y crianza de los animales, recae también
exclusivamente en la mujer. En este paisaje social también se hace visible la presencia de la mineria, formal
e informal, que atraviesa profundamente la vida cotidiana y las dinamicas comunitarias. Su impacto no solo
se relaciona con la explotacion del territorio, sino también con problematicas sociales que se agravan en
contextos rurales: el aumento del consumo de alcohol, la explotacion infantil, la violencia, la trata de
personas y diversas formas de apropiacién del cuerpo de las mujeres. Tal como subraya Lorena Cabnal
(2010), el territorio y el cuerpo de las mujeres son espacios inseparables de vida. Por ello, cuando el
territorio es extractivado, violentado o mercantilizado, esa misma ldgica se reproduce sobre los cuerpos

femeninos.

Por altimo, en el distrito cada vez son mas los emprendimientos liderados por mujeres, las asociaciones de
mujeres y los grupos de denuncia de actos de violencia. Este crecimiento refleja una realidad profundamente
marcada por el patriarcado -tanto en sus expresiones comunitarias como en sus dimensiones coloniales-
pero, al mismo tiempo, evidencia una mayor unién entre mujeres y una creciente visibilizacién de
problematicas que antes permanecian silenciadas. Los retos son importantes en este distrito como en la

mayoria de zonas rurales dispersas por la montafia andina.

11



4. MARCO METODOLOGICO
4.1. Enfoque de investigacion

El presente trabajo adopta un enfoque cualitativo desde una perspectiva feminista y comunitaria. Se trata
de un enfoque orientado a reconocer las experiencias de mujeres del distrito de Ocongate desde sus propias
voces, saberes y formas de vida. El trabajo se concibe como un proceso de investigacién para con las
mujeres, priorizando la escucha, el dialogo y la co-construccion de significados. De este modo, el enfoque
de investigacion se alinea con una epistemologia del vinculo y la reciprocidad, que reconoce el valor

politico y pedagdgico de la palabra compartida.
4.2. Metodologia

La metodologia utilizada es participativa y narrativa; en formato pddcast. Se trata de un proceso de
construccion colectiva en el que las vivencias personales brindan no solo un espacio de empoderamiento
mutuo, sino que también facilitan una conexién directa con la realidad social. De esta manera, se accede a

una mirada mas critica y transformadora, promoviendo un analisis de las dindmicas de género en Perd.
4.2.1. Participantes

En el pddcast participan tres mujeres de la Asociacion de Mujeres de Ocongate, una organizacion local que
promueve el fortalecimiento formativo y politico de las mujeres de zonas rurales. Con el fin de proteger su
identidad y de mantener su anonimato, cada una elige un elemento de la naturaleza con el que se siente

identificada y a partir del cual construyen su identidad simbolica en el pddcast: Agua, Fuego y Aire.

Elemento Edad . Enfoque participative ‘x

Su interés principal radica en el

empoderamiento personal, la formacion

AGUA 31 afos . L P
continua para el fortalecimiento individual
v el deseo de compartir su historia como
herramienta de apoyo para otras mujeres
Lideresa comunitaria v expresidenta de la
FUEGO 41 afios Asociacion de Mujeres. Representa la

experiencia en la gestion organizativa y el
liderazgo formal.

— oln -

Artesana. Transmite sabiduria derivada de
AIRE 55 anos

una extensa trayectoria vital y es un
ejemplo a seguir como emprendedora.

12

Tabla 1. Descripcion de las mujeres participantes. Elaboracién propia.



La composicion del grupo se caracteriza por la diversidad de edades y trayectorias, permitiendo abarcar
una amplia gama de realidades y visiones y enriqueciendo significativamente el proceso de analisis y
transformacion. Son perfiles muy diferentes, pero con muchos aspectos en comdn: madres, emprendedoras,
resilientes frente a distintas formas de violencia y, todas ellas, encuentran en la Asociaciéon de Mujeres de
Ocongate un espacio de apoyo, acompafiamiento y fortalecimiento colectivo en el que compartir sus

experiencias es una forma de sanacién y de empoderamiento.
4.2.2. Proceso de trabajo

El trabajo se desarrolla a lo largo de varios meses, combinando momentos de preparacion, encuentro,
grabacion y reflexion colectiva. Asi, estd basado en la ética del cuidado, la reciprocidad y la horizontalidad
propios del feminismo comunitario. La relacion entre investigadora y participantes se entiende como un
vinculo de colaboracion y acompafiamiento en el que las propias entrevistas suponen aprendizaje,

fortalecimiento y empoderamiento colectivo.

PASO 3

» Revision bibliografica. * Realizacion de entrevistas + Presentacion del podeast a las mujeres

+» Disefio de guiones. (tres por participante). participantes y a la Asociacion de Mujeres.

* Preparacion de documentos: Los encuentros tienen lugar » Espacio de conversacion y evaluacion

consentimiento y ficha de registro. la Asociacion de Mujeres, en colectiva del proceso.

» Coordinacién con la Asociacion de un ambiente cémodo, calido » Divulgacién del podeast.

Mujeres para organizar los encuentros. y de escucha mutua. = Futuras posibles acciones: radio, charlas...

5 o JEe

PASO 4

* Primer encuentro: » Edicion de audios.

conocernos, crear un clima de * Co-Creacion del Podcast

seguridad y de confianza y
co-construir el proyecto.
» Varios encuentros: cotinuamos

compartiendo experiencias.

"Voces de la
PACHA-MAMA".

» Creacion de pagina web.

Figura 1. Pasos del proceso de elaboracion del trabajo. Elaboracién propia.

13



A lo largo de estos meses, se desarrollan diferentes técnicas e instrumentos, cuidadosamente seleccionados

para garantizar la coherencia con el enfoque narrativo y participativo de la investigacion.

En el primer encuentro con las participantes, se lleva a cabo una dindmica participativa con el fin de generar
un espacio de confianza colectiva. Comenzamos automasajedndonos, con aceites esenciales, las manos -
esas que nos sostienen, que cuidan, que crean y que cargan con las consecuencias de todos los trabajos que
realizamos a diario-, reivindicando el autocuidado como una practica colectiva de respeto y de
reconocimiento hacia una misma y hacia las demas. Tras este momento, realizamos una dindmica de
presentacion grupal que permite romper el hielo y generar un ambiente cercano y horizontal. Y, en la parte
central del encuentro, desarrollamos una lluvia de ideas con el propdésito de co-crear el pddcast, recogiendo
las expectativas, intereses y propuestas de las mujeres respecto al proceso y al contenido del mismo.
Ademas, se utiliza una ficha de registro para recopilar informacion bésica de las participantes y un
consentimiento informado para asegurar la confidencialidad especialmente en lo relativo al uso de su voz
durante las grabaciones. A este le siguen varios encuentros informales que permiten conocernos mas en

profundidad, fortalecer la confianzay la cercania y acercarme a las actividades que realizan en su dia a dia.

Posteriormente, para la grabacion del pddcast, se realizan entrevistas narrativas y semiestructuradas; existe
un guion, pero se busca que la conversacion fluya de manera natural, permitiendo que las mujeres se dejen
llevar por sus recuerdos, emociones y reflexiones, y que sus propias historias marquen el rumbo del dialogo.
Como se comenta anteriormente, en todo momento, el ambiente de confianza, cuidado y respeto, es
prioritario. Las grabaciones de audio se realizan con un teléfono movil y se editan con el programa
Audacity. Posteriormente, se crea el podcast “Voces de la Pacha-Mama” en Spotify y se disefia una pagina
web en Canva para alojar todos los audios de manera mas personal, visual y creativa. Esta web, entendida
como un territorio simbdlico, integra colores, texturas y elementos propios de zonas andinas, permitiendo
que cada historia no solo se escuche, sino que también se “habite”, que se viva, a través de una estética que

dialoga con la Pacha, la comunidad y la identidad de las mujeres participantes.

T .
VOCES DE LA PACHA-MAMA ' 7@ >

, VOCES ¥

- 4

FUEGO AIRE AGUA

LIDERESA COMUNITARIA Y JOVEN PROMOTORA DE ARTESANA RESILIENTE Y
DEFENSORA DE DERECHOS DE iGUALDAD, SORORIDAD Y EJEMPLO DE iNDEPENDENCIA
LAS MUJERES RURALES EMPODERAMIENTO FEMENINO Y FORTALEZA

Figura 2. Imagenes de la pagina web. Elaboracion propia.
14



5. ANALISIS Y RESULTADOS
5.1 Introduccion del analisis

El analisis de la informacion recogida a lo largo del trabajo, se construye considerando cada experiencia
narrada como parte de una maleta que las mujeres llevan consigo a lo largo de su vida comunitaria. Hay
maletas mas grandes, mas pequefias, mas pesadas, mas ligeras...Al abrir la maleta, se descubren varios
compartimentos que revelan distintos aspectos de su participacion. Asi, este proceso de analisis se entrelaza
con las cinco dimensiones planteadas desde el feminismo comunitario por Julieta Paredes (2010): cuerpo,
espacio, tiempo, memoria y movimiento, con el fin de ofrecer un marco y comprender con mayor

profundidad cdmo las mujeres configuran y tejen su participacion comunitaria.
5.2 Abrir la maleta: una mirada a su interior

5.2.1 ¢ Cuanto nos pesa la maleta?: El cuerpo

Con cuidado, abrimos la maleta. Con mucho cuidado. Esta muy llena, hay muchas cosas. Con carifio y
respeto, observamos. De repente, vemos algo que Ilama nuestra atencion en el fondo de la maleta. Esta tan
escondido que da la sensacion de que no se valora, que no se aprecia. Nosotras, solo observamos, sin juzgar,
sin sexualizar. Aquello que permanece mas oculto es precisamente lo que posee un valor incalculable: el
cuerpo, nuestro cuerpo. Quizas se esconda para darle el valor que realmente tiene. O porque alguien no lo
ha cuidado bien. O por miedo a ser juzgada. O por vergiienza. Julieta Paredes (2010) reivindica el cuerpo
como la forma de existir de cada ser humano y sefiala que, como mujeres, nuestros cuerpos son sexuados y
que el patriarcado los ha construido como cuerpos para otros. Ademas, la autora afiade que, sobre esta base,

“después vienen las otras diferencias y diversidades, como los colores de piel, estatura...”.

En la maleta, apreciamos que Aire cuenta cdmo un sefior exige a sus padres que quiere casarse con ellay
narra también como otro hombre trata de aprovecharse de ella una noche en la selva. Fuego, por su parte,
expresa que “hay varones que por la fuerza querian llevarte o tomar contigo” y habla de lo que conlleva
cumplir 17 o 18 afios y “ser una sefiorita”. Asi, Agua reconoce haberse sentido excluida por su propia pareja
y afiade que al ir al banco o al centro de salud, es todo un reto: “si te ven humilde o te escuchan hablar
quechua, te tratan peor”. Situaciones que, sin duda, condicionan sus vidas y que contribuyen a que su maleta

sea cada vez mas pesada.

Julieta Paredes (2010), desde el feminismo comunitario, se refiere a esta idea al afirmar que “nuestros

cuerpos son el lugar donde las relaciones de poder van a querer marcarnos de por vida” pero, al mismo

15



tiempo, defiende que también nuestros cuerpos son “el lugar de la libertad y no de la represion”. Para ello,
nos invita a recuperar la energia y la salud, queriéndonos y amando nuestras formas corporales, nuestros
colores de piel y los colores de nuestros cabellos, porque “estamos hartas de una estética colonial de lo
blanco como bello”. Aire, Fuego y Agua, las tres, en sus mensajes finales del podcast hacen alusion a la
importancia de valorarse y quererse: “Mirate al espejo y di: yo puedo, yo valgo mucho”. Entendiendo el
cuerpo como campo de accion, todas ellas proponen intervenciones sociales desde sus cuerpos. En primer
lugar, las tres coinciden en la importancia de informarse y de recibir capacitaciones. Para Aire, su vida
cambi6 cuando decidio apostar por las formaciones en artesania: “ahora soy duefa de mi propia vida”. Para
Fuego, formarse en la Asociacion es sinébnimo de reconocerse, valorarse y empoderarse. Y, Agua, que
actualmente continua en su proceso de sanacién, en todos los episodios hace hincapié en la necesidad de
recibir formaciones y en cdmo puede cambiar la vida de una mujer después de hacerlo. En segundo lugar,
destacan la importancia de la seguridad alimentaria: “No hay que olvidar el valor de cultivar la chacra, por
nuestros hijos y nuestra salud”, “es importante mantener la plantacion de productos autdctonos, sin
quimicos” y también muestran preocupacion por el cambio en los habitos: “Antes la alimentacion era
diferente, mas natural”, “los jovenes no quieren tocar la tierra, no quieren hacer la chacra”. En tercer lugar,
sobre todo Agua, hace referencia al placer y a la sexualidad sin violencia “yo puedo decidir en qué momento
y como, comunicandome con mi pareja y diciéndole no me gusta de esta forma o no quiero hacerlo" y
también destaca la libre maternidad: “puedo decidir cuantos hijos tener”. No obstante, este tema todavia
pesa en la maleta ya que también sostiene afirmaciones como: “no todas las personas estan informadas
sobre los derechos sexuales y reproductivos” o “los jovenes tienen miedo a hablar sobre sexualidad”. Del
mismo modo, las tres han sido madres sin haberlo deseado ni planificado y con carencias en la informacion
correspondiente al embarazo. A este peso se suma otro profundamente doloroso: la trata de nifias y mujeres
vinculada a las zonas de mineria, donde el robo, la violacion y la apropiacion del cuerpo de las mujeres se
normaliza como parte del circuito extractivo; una violencia extrema que reproduce la idea de que los
cuerpos femeninos son territorios disponibles para el consumo, profundizando la deshumanizacion y
evidenciando como ciertas economias sostienen su funcionamiento sobre la explotacién sexual y la

vulnerabilidad de las mujeres.

Por Gltimo, Julieta Paredes (2010), nombra el derecho a tener edad, sea nifia, joven o ancianay, por ejemplo,
Fuego reivindica esta idea al describir que, desde muy pequefia, ayudaba a su madre en su funcion de
secretaria y se sentia profundamente discriminada al apreciar que su voz no era escuchada. Fuego afiade
que ocurre lo mismo en los cargos politicos: “cuando una mujer llega al poder, no se le valora” y defiende,

al igual que Julieta Paredes, representarnos politicamente con nuestros cuerpos de mujeres.

16



En este sentido, el peso de la maleta no solo revela las marcas que el patriarcado deja en los cuerpos, sino
también la fuerza con la que cada una decide aligerarla. Al reconocerse y valorarse, desde sus propios

cuerpos, Aire, Fuego y Agua comienzan a transformar el peso en agencia, sanacion y libertad.
5.2.2 ; Donde guardamos la maleta?: El espacio

En el feminismo comunitario, el espacio no es solo un lugar fisico: es territorio vivido. El lugar en el que
guardamos la maleta y, sobre todo, cémo la cuidamos y compartimos es fundamental. En este trabajo, se
habla de Gnicamente una maleta; aunque sean tres las mujeres que caminan, sus experiencias se guardan en

un mismo equipaje: la comunidad. Un territorio intimo y colectivo que comparten.

Julieta Paredes (2010), muestra que, desde el feminismo comunitario, el espacio comprende dos sentidos:
la envolvente vertical y la envolvente horizontal. Aire, Fuego y Agua, aunque no los mencionan de manera

explicita, lo hacen a través de sus acciones y de su manera de entender la vida.

Por un lado, la envolvente vertical, se relaciona con la complementariedad y la reciprocidad con la Madre
Tierra y el cosmos. Aire describe, con melancolia, como disfrutaba en el campo mientas cuidaba de los
animales y cantaba y escuchaba el sonido de su voz en las rocas. Ademas, en las palabras de Fuego, se
percibe el amor y el respeto por la tierra: “significa como nosotras, como una mujer”, “desde nuestros
tatarabuelos, para iniciar la chacra, alcanzamos una ofrenda a la tierra” y “cuando preparas alimento, antes
de comer, se ofrece también a la tierra”. En el distrito de Ocongate, recursos naturales como los minerales
estan muy presentes: hay personas que ven la mineria como fuente de ingresos y otras que temen por la
destruccion de su territorio sagrado y su ambiente natural. Fuego, expresa la existencia de esta disparidad
de opiniones y defiende el cuidado y la preservacion de la tierra. También denuncia la presencia de empresas
transnacionales que contaminan la zona y hace un llamado a reducir el consumo de aquellos productos que
sostienen y legitiman estas practicas extractivas. Sin duda, la maleta esta fabricada en la comunidad y tejida

con materiales naturales, con fibras vivas del territorio que resiste.

Por otro lado, la autora, al hablar de la envolvente horizontal, se refiere especialmente “al lugar de las
decisiones politicas sobre los espacios de la comunidad y sobre los intereses del pais”. Este espacio también
queda reflejado en el podcast: “ahora el 30% de las mujeres puede participar, aunque se rien cuando una
mujer habla y da su opinién”, comenta Agua. Fuego recuerda que, en muchos espacios, aun se escucha que
“no vale la opinién de las mujeres, ellas no pueden participar”. También hablan sobre los procesos de
migracion y urbanizacién, que abren nuevas formas de negocio, pero al mismo tiempo generan tensiones
entre pertenencia y desplazamiento. Incluso exponen que, en la escuela, el profesorado suele animar a las

jovenes a “salir a la ciudad”, reforzando la idea de que las decisiones importantes se toman lejos del

17



territorio comunitario, idealizando la vida urbana y menospreciando el ambito rural. Estas declaraciones
evidencian que la envolvente horizontal es un espacio parcialmente restringido para las mujeres, donde sus
voces aun deben luchar por hacerse audibles. Asi, la maleta parece quedarse en la puerta, como si no tuviera

permiso para entrar en el lugar donde se decide el rumbo colectivo.

5.2.3 (Cuanto nos dura la maleta?: El tiempo

Si observamos la maleta por fuera, se puede apreciar que los bordes estan desgastados y que ha perdido el
brillo que tenia cuando se fabricd. Si se continta utilizando la maleta de la manera en la que se ha estado
haciendo hasta ahora, es probable que no dure todo lo que nos gustaria. Ese desgaste no proviene del uso
libre, sino del uso obligado y desigual que el patriarcado impone sobre los tiempos de las mujeres. Julieta
Paredes (2010) sustenta que “tomar conciencia de nuestros tiempos va abriendo espacios para producir
procesos de transformacion de nuestra cotidianeidad y nuestra propia historia”. A lo largo del pddcast, se
aprecia una evolucion en la conciencia que Fuego, Agua y, sobre todo Aire, tienen sobre su tiempo. Asi, al
relatar sus historias, reconocen y nombran sus propios ritmos. Por ejemplo, cuando hablo con Aire por
teléfono para quedar, siempre hace hincapié en que ahora no tiene que pedir permiso a nadie y que es ella
misma la que organiza su calendario; su dia a dia ha cambiado considerablemente. Al mirar sus propios
ritmos, las mujeres empiezan también a mirar la maleta con otros o0jos: no solo para cargarla, sino para

revisarla y decidir qué merece seguir dentro y qué ya no corresponde a su camino.

Julieta Paredes (2010) explica que, desde la logica patriarcal, se entiende que el tiempo dedicado a lo
cotidiano es aburrido y sin trascendencia y, ademas, esta asignado a las mujeres. Patriarcalmente, es un
tiempo considerado como "no importante”. Por ejemplo, Fuego sostiene que “los hombres ganan la plata
en laminay las mujeres, como no saben de mineria, se quedan en casa sin valorar el trabajo que ahi realizan.
Las propias mujeres no reconocen su trabajo”. Esta idea no solo evidencia la falta de reconocimiento del
trabajo doméstico, sino también cdmo se da por hecho que las mujeres “no saben” de mineria o que su lugar
estd fuera de este espacio productivo. Se naturaliza una division sexual del trabajo que minusvalora las
capacidades de las mujeres y que consolida estereotipos de género, asociando lo masculino con el terreno
de lo técnico y valioso, y lo femenino con el &mbito de lo doméstico, prescindible y, de nuevo, no

importante.

Agua menciona cdmo en la comunidad se escuchan afirmaciones como: “ti pasas tiempo en la casa no
mas” o “solo las mujeres que no hacen nada acuden a la asociacion”. En su caso, ella acude a la grabacion
del pddcast con su hijo de 4 afios -se puede apreciar en el ruido de fondo de sus tres episodios- ya que, tal

y como me comentd al llegar, “mi hijo viene conmigo a todas partes”. Esta dindmica condiciona

18



profundamente en su dia a dia. Del mismo modo, la presencia del pequefio influye en las grabaciones: Agua
decide no contestar a varias preguntas y utiliza monosilabos con frecuencia. Al mismo tiempo, refuerza la
idea de que el trabajo de cuidados recae principalmente en las mujeres. Las tres mujeres declaran que el
trabajo en el hogar no es valorado, ni remunerado, ni considerado un trabajo. Asimismo, a través de la
historia de vida de Fuego se evidencia con claridad la desvalorizacion de dicho tiempo. Fuego relata que
empez0 a trabajar en el hogar a los seis afios. Mientras su padre salia a trabajar, las demas personas de la
familia se encargaban de las tareas domésticas: ella cocinaba, limpiaba, cultivaba el campo y cuidaba de
sus hermanos. Era una nifia y no tenia tiempo para jugar; su infancia estuvo absorbida por tareas que
socialmente se consideran “naturales” para las nifias. En la actualidad, reconoce que ha reproducido
parcialmente este patron con sus hijos; aunque su decision de implicarlos en las labores del hogar rompe
con algunos estereotipos de género, también implica asignarles responsabilidades que no corresponden a
su etapa infantil. Su vivencia muestra, ademas, la persistencia de discursos que inferiorizan a las mujeres
como, por ejemplo, expresiones que ha escuchado en su familia, sobre todo a sus abuelos: “la mujer hace
perder el apellido”, “las mujeres no comen con cuchara, solo con las manos”, “la mujer es para la cocina,
no hace falta que vaya a estudiar”. Estas expresiones revelan como se sitla a las mujeres en un lugar
subordinado, donde su tiempo queda relegado al ambito doméstico limitando no solo su desarrollo personal,
sino también su participacién plena en la educacién y en otros espacios comunitarios: restringen sus
oportunidades de formarse, decidir y actuar en la vida publica, reproduciendo asi un orden que contindia

negando el valor y la trascendencia de sus aportes.

Respecto a la educacion, las historias de Aire, Fuego y Agua dejan entrever como el acceso a la educacion
no solo es méas limitado por la falta de Instituciones Educativas en algunas comunidades de zonas rurales,
sino también por condiciones estructurales que atraviesan la vida de muchas nifias y jévenes: los embarazos
adolescentes, la maternidad temprana y el consiguiente abandono de los estudios para dedicarse al cuidado
del bebé y del hogar, representan barreras determinantes. Ademas, Fuego comenta que la falta de
informacion sobre métodos anticonceptivos, la frecuente ausencia de la figura paterna o la discriminacion
laboral hacia jévenes embarazadas, profundizan la precariedad. En esta linea, también influye la experiencia
familiar marcada por padres y madres que no tuvieron acceso a la alfabetizacion y algunos discursos que
sostienen el desinterés institucional y social por la educacién en zonas rurales: “los nifios de altura, ¢para
qué van a aprender?”. Aunque algunas docentes muestran gran compromiso, otras no lo hacen, alimentando
la idea de que el estudio “no sirve para nada”. Esto repercute en la percepcion de iniciativas como la
Asociacion de Mujeres que, en algunos sectores de la comunidad, es desacreditada bajo creencias como:
“todas las mujeres que participan en la asociacion se separan”. No obstante, Fuego sostiene que su

generacion, ha cambiado notablemente su percepcion respecto a la importancia de la educacion.

19



Por otro lado, el emprendimiento aparece para ellas como una via de autonomia y, al mismo tiempo, como
un espacio donde se reconfigura la relacion con el tiempo. Aire lo expresa con claridad al afirmar: “ahora
tenemos derecho a trabajar ” 0 “ahora puedo ganar mi propio dinero ”. Emprender supone para estas mujeres
un acto de reivindicacion de sus propios ritmos: una forma de recuperar tiempo para si mismas, para
aprender, para crear y para aportar a la comunidad desde un lugar distinto. Sin embargo, cuando el tiempo
doméstico no se redistribuye, el emprendimiento puede transformarse en una doble o triple jornada que
recuerda a la multimujer anteriormente descrita por Laura Pautassi (2007): aquella que trabaja dentro y

fuera y que, adema@s, sostiene una carga que nadie mas asume.

Por estos motivos, Julieta Paredes (2010) reconoce la necesidad de plantear formas sociales de regresar y
recuperar el tiempo de las mujeres. En este sentido, el gesto de Aire -decidir, en dos ocasiones, no lavar la
ropa de su marido-, aunque no rompe por completo con la l6gica patriarcal, evidencia un limite, un “hasta
aqui”. Se trata de un acto pequefio en apariencia, pero profundo en significado: una sefial de que comienza

a recuperar un tiempo propio, una decisién propia y un lugar propio.

Y quizd, si estos gestos contintan multiplicAndose, la maleta pueda, poco a poco, recuperar su brillo y
comenzar a utilizarse de otras maneras, mas amplias y diversas; una maleta que, al ser atendida por quienes

la llevan, deja de ser un peso para convertirse en un tiempo propio.

5.2.4 ; De donde venimos con la maleta?: La memoria

Al revisar los bolsillos interiores de la maleta, encontramos antiguas fotografias arrugadas por el tiempo:
imagenes que nos permiten asomarnos a aquello que nos antecede y aln nos acompafia. Nos enlazan con
nuestras antepasadas. Con nuestro territorio. Con nuestro origen. Un origen que es Unico e irrepetible. De
esta manera, al contemplar estas fotografias, comprendemos las raices de nuestro recorrido: nuestra
memoria. Julieta Paredes (2010), expone que “la memoria nos habla de donde venimos, qué problemas, qué
luchas se dieron en medio, como asi las mujeres estamos donde estamos”. A continuacion, observamos las

fotografias de cerca.

En una de ellas, encontramos palabras en quechua: una rigueza inmensa que forma parte esencial de la
identidad cultural de la zona. Agua sostiene que es un idioma inclusivo y, al mismo tiempo, Fuego lo
defiende y lo reivindica en cada espacio del pédcast como una herencia que merece ser preservada: en todos
los episodios saluda en quechua. Sin embargo, sus testimonios muestran la contradiccion que se vive en la
comunidad: hablar quechua, para muchas personas, significa ser “menos”, estar por debajo, no saber. Asi,
se aprecia cdmo un idioma que protege y da sentido puede, a la vez, ser usado como generador de

desigualdad.
20



Otra fotografia evoca a madres, abuelas y bisabuelas que nos precedieron. Su presencia recuerda que
venimos de mujeres que organizaron la comunidad, criaron, sembraron, curaron y transmitieron saberes.

Esta imagen nos recuerda que la maleta que llevamos hoy es heredada.

Entre todas, destaca una fotografia muy oscura; apenas tiene color. En ella, aparecen ciertas problematicas
de la comunidad. Si escuchamos el testimonio de Fuego, esa fotografia también podria hacerse en la
actualidad. Vamos a examinarla. En el primer plano, aparece un hombre mirando a la cAmara con seguridad
mientras sostiene una botella de alcohol en la mano. Sin duda, en esta zona, el alcoholismo es una constante
y un patrén que se repite. Fuego habla de este problema como el principal del distrito y, en la historia de
Aire, el consumo de alcohol por parte de su marido, de su padre y de su suegro, conlleva situaciones de
violencia extrema. En otros casos, en palabras de Fuego, deriva en embarazos no deseados, nifios y nifias
abandonados/as, peleas y, por desgracia, un largo etcétera. En la fotografia, junto al sefior, aparece otro que
sujeta sonriente y con fuerza el brazo de una mujer. Violencia. Fisica. Psicoldgica. Sexual. Econdmica.
Violencia normalizada y, en numerosas ocasiones, silenciada. Aire, desde su experiencia, relata como sufrié
violencia por parte de su marido durante mas de treinta afios. Durante este tiempo respondié desde el
silencio y el miedo: ciertos patrones de conducta heredados, le ensefiaron a soportar, esperar y justificar:

LRI T

“Tenia que actuar con respeto”, “pensaba que iba a recapacitar, éramos jovenes... yo era pasiva”.

Y, la ultima foto, muestra a un grupo de mujeres en el campo realizando diversas actividades: unas tejen,
otras cultivan, otras charlan pausadamente...Las palabras de Fuego nos trasladan a esta imagen y nos
recuerdan la necesidad de reivindicar los saberes de las ancestras: tejer, cultivar, preparar la tierra, honrar
los ciclos, realizar rituales... Estos saberes, estas fotografias y, en definitiva, esta maleta, nos cuentan de

ddénde venimos, pero también nos iluminan hacia dénde podemos caminar.
5.2.5 ¢Hacia donde vamos con la maleta?: El movimiento

Por altimo, entre todo lo anteriormente mencionado, encontramos un mapa: nuestro destino, el lugar por el
que queremos caminar. Julieta Paredes (2010), enuncia que “el movimiento nos da la sensacion de estar

vivas y proyectando la vida”. Por ello, en este apartado, cogemos la maleta y comenzamos a movernos.

El primer camino nos conduce a un espacio en el que las mujeres se reconocen como sujetas politicas
capaces de transformar su entorno. Aire, Fuego y Agua, mantienen que sus acciones y decisiones estan muy
marcadas por los procesos que atraviesan colectivamente desde la sororidad. Por eso, su caminar -y el de
todas- solo cobra sentido y fuerza cuando se recorre desde la sororidad y desde la accion colectiva. Las tres
mencionan la importancia de la union, del compartir aprendizajes, del mantenerse unidas y, su pertenencia

a diferentes grupos y, especialmente, su presencia en la Asociacion de Mujeres, es un claro ejemplo de ello.

21



Todas ellas reconocen que, la Asociacién de Mujeres, les permite enlazar estrategias, sostenerse unas a
otras y construir redes que convierten la idea de “mujeres en una comunidad” en “mujeres en comunidad”,
abiertas a relacionarse con otras organizaciones, instituciones y territorios. Resulta muy inspirador escuchar
sus experiencias en diferentes pasantias y observar cdmo han conectado con otros grupos de mujeres y han
compartido experiencias juntas. En palabras de Julieta Paredes (2010), es en ese entramado relacional donde
el movimiento se vuelve lugar de vida, donde se proyectan los suefios y donde las decisiones colectivas

adquieren su potencial transformador.

No obstante, hablar de movimiento también exige caminar por el camino de los limites que impone un
sistema de justicia que, para muchas mujeres de estas comunidades, simplemente no existe. Agua y Aire lo
expresan con claridad cuando cuentan que, al no conocer las leyes, “te pasean, te piden plata”, convirtiendo
cada intento de denuncia en un recorrido desgastante donde la violencia se minimiza o directamente se
desestima. De este modo, la justicia institucional reproduce la estructura patriarcal: una justicia que no
escucha, que no protege, que no cree. Sin duda, uno de los caminos mas complejos y que mas precisan de
movimiento. Movimiento en el sentido explicito de la palabra y movimientos sociales, luchas, que generen

un impacto en las politicas del pais.

Por ultimo, en mitad de estas luchas, se dibuja un camino bonito y esperanzador: el camino de los suefios.
Aire, Agua y Fuego tienen suefios que nacen del deseo profundo de un futuro diferente. Suefian con generar
trabajo para las préximas generaciones, con unir fuerzas y agruparse -acuerparse en palabras de Lorena
Cabnal- para emprender proyectos que fortalezcan a la comunidad. También suefian con compartir
aprendizajes, trabajar juntas, crear espacios de formacion donde participen tanto varones como mujeres
para construir una comunidad mas igualitaria y consciente. Estos suefios no son abstractos; funcionan como
una brujula politica que orienta los pasos de la maleta que llevan consigo y que desean entregar -mas ligera,

mas justa, y mas suya- a quienes estan por llegar.

5.3 Reflexion final

El analisis de las voces que encontramos en la maleta, revela un entramado complejo de opresiones y
resistencias que configuran la vida de las mujeres del distrito de Ocongate. A través de sus relatos, se
evidencia como el patriarcado se manifiesta material y simbolicamente en cada dimension: desde los
cuerpos vulnerados y los espacios restringidos, hasta los tiempos expropiados, las memorias silenciadas y
los movimientos condicionados por estructuras de poder. Sin embargo, también aparece una fuerza comdn:
las mujeres reorganizan la maleta, cuestionan lo que pesa, resignifican lo que heredan y ensanchan el

camino por el que se mueven. Sus voces muestran un transito desde la naturalizacion de la desigualdad

22



hacia la conciencia critica, desde la carga individual hacia el acuerpamiento colectivo, desde el silencio
hacia la palabra politica. El anélisis expone, en suma, que alli donde el patriarcado deja heridas, el
feminismo comunitario abre oportunidades de transformacién. En palabras de Julieta Paredes (2010), desde
aqui, desde nuestro cuerpo y nuestro territorio, invitamos a mujeres y hombres feministas a practicar la
desobediencia: “desobedecer aquellas normas patriarcales que han restringido y vigilado nuestros cuerpos,
nuestros espacios y nuestros tiempos y que han impregnado de machismo nuestros movimientos y
organizaciones”. Recuperemos una memoria en la que mujeres y hombres reconozcamos que nacimos

diferentes pero iguales para vivir en comunidad.

6. CONCLUSIONES

El presente trabajo evidencia que la vida de las mujeres rurales de Ocongate esta profundamente atravesada
por estructuras patriarcales y coloniales que limitan su presencia en los espacios comunitarios, politicos y
econémicos. Las desigualdades de género se entrelazan con la ruralidad, la pobreza o el racismo
configurando un escenario en el que las mujeres asumen excesivas responsabilidades y normalizan
situaciones de violencia que repercuten directamente en su autonomia y en su posibilidad de ejercer
ciudadania plena. El analisis realizado muestra que estas condiciones no son aisladas, sino estructurales, y

que se sostienen mediante discursos y practicas del dia a dia.

Ademas, el trabajo confirma que las préacticas del feminismo comunitario permiten comprender la realidad
y fortalecer estrategias de resistencia y organizacion. La experiencia muestra que, pese a la persistencia de
un sistema hegemaonico que deslegitima y subordina a las mujeres, ellas trazan nuevos caminos que sacan
a la luz su resistencia historica. En sus experiencias de vida se percibe una evolucion desde posiciones
patriarcales heredadas hacia decisiones mas conscientes que desafian lo social e historicamente impuesto y
gue abren paso a nuevas formas de participacion. No obstante, estos avances siguen siendo fragiles en un
contexto en el que el poder judicial es excluyente y corrupto, la violencia continta normalizandose v el

acceso a la educacion, a la salud o a la informacidn sigue siendo desigual.

El proceso participativo del pddcast subraya el potencial transformador que emerge cuando las mujeres
pueden narrarse, reconocerse y escucharse mutuamente. La palabra compartida es una herramienta de apoyo
y, también, un acto politico mediante el cual nombran lo que les ocurre, identifican las injusticias que
atraviesan y proyectan alternativas colectivas. Asi, el podcast como metodologia, resulta profundamente
significativo por su capacidad de generar un espacio participativo que es seguro, horizontal y de confianza
y en el que las mujeres pueden compartir y narrar sus experiencias abiertamente en primera persona. Este
impacto no se limita Gnicamente a las mujeres participantes, sino que se proyecta hacia la comunidad en su

conjunto: el podcast se convierte en un recurso accesible que actiia como un referente poderoso para otras

23



mujeres, ofreciendo voces que interpelan, conmueven y generan identificacion. Voces que permiten
reconocerse en las experiencias ajenas, romper silencios y cuestionar desigualdades normalizadas. De esta
manera, el pédcast acomparia, impulsa, moviliza y fortalece la posibilidad de que mas mujeres se animen a
dar pasos hacia la accion. Ademas, la pagina web integra un Padlet en el que todas pueden sumarse y
compartir experiencias, materiales, reflexiones... un espacio adicional, co-creado que amplia el alcance del
trabajo y sostiene la red entre mujeres mas alla del propio podcast. Personalmente, esta metodologia
también supone revisar mi propia maleta: realizar una revisién critica, sacar lo que pesa y hacer espacio
para que entren otras voces. VVoces que narran. Voces que inspiran. VVoces que sufren. \Voces que comparten.
Voces gue transforman. Sus voces. Se trata de una vivencia de escucha profunda que construye y que va
mucho maés alla. En el compartir, en el encuentro, hemos tejido una nueva red de apoyo y de amistad. Una

red que nos acompafia como ese equipaje ligero pero imprescindible que llevamos cerca del corazon.

Este trabajo evoca diversas sensaciones. Desde mi punto de vista, se pueden asemejar con las sensaciones
del despegue, del vuelo y del aterrizaje de un avion. Subidas y bajadas. Bajadas y subidas. Y, en ocasiones,
con turbulencias. Al subir al avién, puede surgir el miedo, la incertidumbre o la sensacion de pérdida de
control, al igual que en las historias del pddcast, la violencia, la desigualdad o la desproteccidn institucional.
Durante el vuelo, puede aparecer el disfrute y la posibilidad de mirar el horizonte desde otro lugar: sentir
la libertad que nace cuando las mujeres se acompafian y fortalecen su conciencia, avanzando juntas con
decisiones mas autonomas y colectivas. Y, finalmente, en el aterrizaje, puede volver la incertidumbre:
preguntarnos si llegaremos al destino deseado o si serd seguro. En ese trayecto, la maleta viaja con nosotras.
Aunque, como hemos analizado, esta cargada de historias, opresiones y silencios, poco a poco, las mujeres
pueden empezar a decidir qué permanece dentro y qué ya no necesitan cargar; una forma de afirmar que el

rumbo del viaje -y el contenido de la maleta- puede ser cada vez mas propio, mas consciente y mas libre.

24



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Alvarado, Mariana (2024). Feminismos comunitarios y epistemologias indigenas en la voz de Aura

Cumes. Corpus. Archivos virtuales de la alteridad americana, 14 (1).

Barrientos Silva, Violeta & Mufioz Cabrejo, Fanni. (2014). Un bosquejo del feminismo/s peruano/s: los
multiples desafios. Revista Estudos Feministas, 22(02), 637-645.

Cabnal, Lorena (2010). Acercamiento a la construccion de la propuesta de pensamiento epistémico de las
mujeres indigenas feministas comunitarias de Abya Yala. Momento de paro Tiempo de Rebelion, 116(3),
14-17.

Cabnal, Lorena (2017). TZK'AT, Red de sanadoras ancestrales del feminismo comunitario desde Iximulew-

Guatemala. Ecologia politica, 98-102.

Camps, Ferran (2000). Participacion comunitaria y gestién alternativa de conflictos. Cuadernos de trabajo
social, 13(0214-0314), 231-251.

CEPAL (Comision Econémica para América Latina y el Caribe) (2023). Porcentaje de poblacion indigena

por éarea de residencia. Recuperado de: https:/statistics.cepal.org/portal/pueblos-indigenas-

afrodescendientes/indicators.html?lang=es

CELADE (Centro Latinoamericano y Caribefio de Demografia Mujeres indigenas en América Latina)
(2013). Dindmicas demogréficas y sociales en el marco de los derechos humanos. Division de Poblacion y
Division de Asuntos de Género de la CEPAL. Recuperado de:
https://centroderecursos.cultura.pe/sites/default/files/rb/pdf/Mujeres%20indigenas%20en%20America%2
OLatina%20Dinamicas%20demograficas%20y%?20sociales%20en%20el%20marc0%20de%20l0s%20ddh

h.pdf?utm_source=chatgpt.com

City Population (2000). Population statistics for countries, administrative divisions, cities, urban areas and
agglomerations. Interactive maps and charts. Recuperado de:

https://www.citypopulation.de/en/peru/cusco/admin/quispicanchi/081210 ocongate/

Crenshaw, Kimberly. (1989). Demarginalizing the intersection of race and sex: A black feminist critique
of antidiscrimination doctrine, feminist theory and antiracist politics. In Feminist legal theories (pp. 23-
51). Routledge.

25


https://statistics.cepal.org/portal/pueblos-indigenas-afrodescendientes/indicators.html?lang=es
https://statistics.cepal.org/portal/pueblos-indigenas-afrodescendientes/indicators.html?lang=es
https://centroderecursos.cultura.pe/sites/default/files/rb/pdf/Mujeres%20indigenas%20en%20America%20Latina%20Dinamicas%20demograficas%20y%20sociales%20en%20el%20marco%20de%20los%20ddhh.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://centroderecursos.cultura.pe/sites/default/files/rb/pdf/Mujeres%20indigenas%20en%20America%20Latina%20Dinamicas%20demograficas%20y%20sociales%20en%20el%20marco%20de%20los%20ddhh.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://centroderecursos.cultura.pe/sites/default/files/rb/pdf/Mujeres%20indigenas%20en%20America%20Latina%20Dinamicas%20demograficas%20y%20sociales%20en%20el%20marco%20de%20los%20ddhh.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://www.citypopulation.de/en/peru/cusco/admin/quispicanchi/081210__ocongate/

Instituto Nacional de Estadistica e Informaética [INEI]. (2023). Situacién de la mujer rural 2022.
Recuperado de: https://cdn.www.gob.pe/uploads/document/file/5689404/5052253-situacion-de-la-mujer-
rural-2022.pdf?v=1705424747

Kirkwood, Julieta (2019). Los nudos de la sabiduria feminista. (Después del Il Encuentro Feminista
Latinoamericano y del Caribe, Lima 1983). Cuyo, 36(2), 187-209.

Leyens, Stephan, del Castillo, Isabel & Pugley, Deborah (2020). Ocongate hacia el siglo XXI. Desafios

comunitarios y responsabilidad social universitaria en los Andes. CBC Editor.
Lugones, Maria (2008). Colonialidad y género. Tabula rasa, (9), 73-102.

Mohanty, Chandra Talpade (2008). Bajo los Ojos de Occidente: Feminismo Académico y Discursos
Coloniales. En: Suédrez Navaz, Liliana y Hernandez Castillo, Rosalva Aida (eds). Descolonizando el

feminismo. Teorias y préacticas desde los margenes (pp. 112-161). Madrid: Catedra.

Montero, Maritza (2004). Introduccién a la Psicologia Comunitaria, Desarrollo, concepto y procesos.

Buenos Aires: Editorial Paidos.

Noa Alfaro, Rosa Alicia (2018). Participacion comunitaria de mujeres en una comunidad rural de

Ayacucho.

Paredes, Julieta (2010). Hilando fino desde el feminismo indigena comunitario. Aproximaciones criticas a

las préacticas tedricas politicas del feminismo latinoamericano, 1, 117-120.

Paredes, Julieta (2015). Despatriarcalizacion. Una respuesta categorica del feminismo comunitario

(descolonizando la vida). Bolivian Studies Journal, 100-115.
Paredes, Julieta, et al. (2021). Feminismo comunitario de Abya Yala.

Pautassi, Laura C. (2007). El cuidado como cuestion social desde un enfoque de derechos (No. 5809).

Naciones Unidas Comision Econdmica para América Latina y el Caribe (CEPAL).

Peralta Lovo, Cruz Zeneyda. (2015). La equidad de género en la toma de decisiones a nivel de la Unidad
de Produccion Agropecuaria y de la Comunidad de Nandarola. Municipio de Nandaime (2013-

2014) (Doctoral dissertation, Universidad Nacional Agraria).

26


https://cdn.www.gob.pe/uploads/document/file/5689404/5052253-situacion-de-la-mujer-rural-2022.pdf?v=1705424747
https://cdn.www.gob.pe/uploads/document/file/5689404/5052253-situacion-de-la-mujer-rural-2022.pdf?v=1705424747

Patifio, Milena (2020). Apuntes sobre un feminismo comunitario: Desde la experiencia de Lorena
Cabnal. Ponencia presentada en el coloquio doctoral del programa de doctorado en filosofia de la

Universidad de los Andes, Colombia.
Vargas, Virginia (2008). Feminismos en América Latina: Su aporte a la politica y a la democracia.

Zambrano, Gustavo & Uchuypoma, Diego (2015). Intersectando desigualdades: participacion politica de

mujeres indigenas a nivel subnacional en el Perd.

27



www.hegoa.ehu.eus



