
Trabajo Fin de Máster
Master Amaierako Lana

Curso 2024/2025 Ikasturtea

 C
oo

pe
ra

ci
ón

 In
te

rn
ac

io
na

l y
 E

du
ca

ci
ón

 E
m

an
ci

pa
do

ra
N

az
io

ar
te

ko
 L

an
ki

de
tz

a 
et

a 
H

ez
ku

nt
za

 A
sk

at
za

ile
a

Pacha-mama

Elisa Sagredo Zúñiga

Tutoría / Tutorea
Leticia Sanjuan Sanz

Desafíos y acciones de las mujeres 
en el ámbito comunitario rural de Perú



Esta publicación ha recibido financiación de eLankidetza - Agencia Vasca de Cooperación y Solidaridad.
Argitalpen honek eLankidetza - Garapenerako Lankidetzaren Euskal Agentziaren finantziazioa jaso du.

Máster de Formación Permanente en Cooperación Internacional y Educación Emancipadora / 
Nazioarteko Lankidetza eta Hezkuntza Askatzailea Etengabeko Prestakuntzako Masterra

Trabajo Fin de Máster / Master Amaierako Lana
Curso 2024/2025 Ikasturtea

Pacha-mama
Desafíos y acciones de las mujeres en el ámbito comunitario rural de Perú
Elisa Sagredo Zúñiga

Tutoría / Tutorea: Leticia Sanjuan Sanz

Hegoa. Trabajos Fin de Máster, n.º 128 / Master Amaierako Lanak, 128. zkia. 

Fecha de publicación: enero de 2026
Argitalpen data: 2026ko urtarrila

Hegoa 
Instituto de Estudios sobre Desarrollo y Cooperación Internacional
Nazioarteko Lankidetza eta Garapenari buruzko Ikasketa Institutua

Esta obra está bajo una Licencia Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-CompartirIgual 4.0
Internacional (CC BY-NC-SA 4.0) 
Agiri hau Aitortu-EzKomertziala-PartekatuBerdin 4.0 Nazioartekoa (CC BY-NC-SA 4.0) Creative
Commons-en lizentziapean dago.

www.hegoa.ehu.eus
hegoa@ehu.eus

EHU
Zubiria Etxea
Lehendakari Agirre, 81
48015 Bilbao
Tel. (34) 94 601 70 91

EHU
Koldo Mitxelena Biblioteka
Nieves Cano, 33
01006 Vitoria-Gasteiz
Tel. (34) 945 01 42 87

EHU
Carlos Santamaría Zentroa
Elhuyar Plaza, 2
20018 Donostia-San Sebastián
Tel. (34) 943 01 74 64



 
 

RESUMEN 

El presente Trabajo Fin de Máster (TFM) analiza el papel de la mujer en actividades comunitarias en zonas 

rurales de Perú con el objetivo de tejer saberes desde su reconocimiento como sujetas activas de 

transformación social. El trabajo parte de un proceso de escucha, diálogo y co-creación con tres mujeres 

del distrito de Ocongate (en la provincia de Quispicanchi, Cusco, Perú) cuyas voces se recogen en formato 

de pódcast.  

A través de una metodología cualitativa, narrativa y participativa, el pódcast se construye desde el compartir 

y la palabra colectiva. Las historias recogidas reflejan la realidad de un territorio y de las mujeres que lo 

habitan, mostrando la profunda conexión que existe entre ambos: fuerzas que sostienen, resisten y 

transforman la vida. Así, el trabajo se sustenta en la participación y en los principios del feminismo 

comunitario. 

De este proceso nace una reflexión crítica y transformadora sobre las múltiples violencias que atraviesan 

los cuerpos y los territorios, pero también sobre las estrategias de resistencia, apoyo mutuo y autonomía 

que las mujeres tejen cotidianamente. El pódcast se convierte así en un espacio político y pedagógico, donde 

las voces de las mujeres de Ocongate dialogan, reclaman y proponen otras formas de habitar, cuidar y 

construir mundo. 

ABSTRACT 

This Master’s Final analyzes the role of women in community activities in rural areas of Peru, with the aim 

of weaving knowledge from their recognition as active subjects of social transformation. The project 

emerges from a process of listening, dialogue, and co-creation with three women from the district of 

Ocongate (in the province of Quispicanchi, Cusco, Peru), whose voices are collected in the form of a 

podcast. 

Through a qualitative, narrative, and participatory methodology, the podcast is built from sharing. The 

stories gathered reflect the reality of a territory and the women who inhabit it, revealing the deep connection 

between both: forces that sustain, resist, and transform life. Moreover, the work is founded upon 

participatory approaches and the core principles of community feminism. 

From this process arises a critical and transformative reflection on the multiple forms of violence that 

traverse bodies and territories, but also on the strategies of resistance, mutual support, and autonomy that 

women weave in their everyday lives. The podcast becomes a political and pedagogical space, where the 

voices of the women of Ocongate engage in dialogue, claim their agency, and propose new ways of 

inhabiting, caring, and building the world. 



 
 

 

ÍNDICE Página 

1. INTRODUCCIÓN 1 

    1.1 Planteamiento del tema 1 

    1.2 Objetivos generales y específicos  1 

2. MARCO TEÓRICO 3 

    2.1 Participación comunitaria  3 

    2.2 Participación de la mujer en zonas rurales de Perú 3 

    2.3 Feminismos latinoamericanos en Perú 6 

    2.4 Feminismo comunitario y pensamiento decolonial 7 

3. CONTEXTO Y DESCRIPCIÓN DEL TERRITORIO 10 

    3.1 Contexto territorial, socioeconómico y cultural 10 

4. MARCO METODOLÓGICO 12 

    4.1 Enfoque de investigación 12 

    4.2 Metodología 12 

          4.2.1 Participantes 12 

          4.2.2 Proceso de trabajo 13 

5. ANÁLISIS Y RESULTADOS 15 

    5.1 Introducción al enfoque del análisis 15 

    5.2 Abrir la maleta: una mirada a su interior 15 

          5.2.1 ¿Cuántos nos pesa la maleta?: El cuerpo 15 

          5.2.2 ¿Dónde guardamos la maleta?: El espacio 17 

          5.2.3 ¿Cuánto nos dura la maleta?: El tiempo 18 

          5.2.4 ¿De dónde venimos con la maleta?: La memoria 20 

          5.2.5 ¿Hacia dónde vamos con la maleta?: El movimiento 21 

6. CONCLUSIONES 23 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 25 



1 

 

1. INTRODUCCIÓN 

1.1 Planteamiento del tema 

El presente TFM se fundamenta en el feminismo comunitario, resaltando la intención de comprender y 

visibilizar la participación de las mujeres en las actividades comunitarias, así como el valor de sus aportes 

en la construcción colectiva y la transformación social en las zonas rurales de Perú.  

La motivación de este trabajo surge de una experiencia vital: vivir en Perú y acercarme, desde la 

cotidianidad, a la realidad de las mujeres andinas. Durante varios meses, he compartido espacios y 

conversaciones con mujeres que me han permitido vivenciar su escasa presencia en los espacios de decisión, 

y, al mismo tiempo, la enorme fuerza con la que enfrentan los desafíos diarios. De esa experiencia surge la 

motivación de crear un pódcast, un espacio para escuchar sus voces y reconocer el valor político y 

transformador que habita en sus historias.  

El pódcast se titula Voces de la Pacha-Mama y está disponible en: https://nayra-d-

luxe.my.canva.site/pacha-mama. Se concibe como una herramienta que posibilita a las propias mujeres 

narrar sus vivencias siendo protagonistas centrales del relato. Elegir este formato responde a la intención 

de generar un espacio de participación propio en el que ellas puedan escucharse, reconocerse y valorarse 

mutuamente; rompiendo silencios y haciendo visible su presencia. A su vez, se apuesta por un proceso 

creativo, accesible e inclusivo que facilite la difusión de sus voces y que, además, ofrezca la posibilidad de 

que ellas mismas puedan utilizarlo en la radio, en encuentros comunitarios o en procesos de 

empoderamiento, ampliando su alcance y fortaleciendo su potencial transformador. 

1.2. Objetivos generales y específicos 

El trabajo se orienta hacia una serie de objetivos que guían el proceso de investigación, los cuales dan 

coherencia y estructuran las acciones desarrolladas. 

Objetivo general: (Re)conocer y visibilizar la participación de las mujeres del municipio de Ocongate en 

las actividades comunitarias y profundizar en sus experiencias, desafíos y acciones, a través de un proceso 

participativo de creación de un pódcast que visibilice sus voces y saberes. 

 

 

https://nayra-d-luxe.my.canva.site/pacha-mama
https://nayra-d-luxe.my.canva.site/pacha-mama


2 

 

Objetivos específicos: 

- Conocer las experiencias e historias de vida de tres mujeres en relación con el trabajo de cuidados, la 

autonomía y la toma de decisiones e identificar los obstáculos estructurales y socioculturales que enfrentan 

en estos ámbitos. 

- Identificar, analizar y reflexionar sobre las principales formas de participación y organización de tres 

mujeres en su contexto comunitario y territorial. 

- Crear un espacio propio de participación utilizando una metodología basada en la co-creación de un 

pódcast, que fortalezca y reconozca su presencia desde su propia voz. 

- Difundir un pódcast participativo como espacio político, pedagógico y comunicativo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

 

2. MARCO TEÓRICO     

2.1 Participación comunitaria  

La participación es uno de los pilares para el cambio social. No resulta sencillo establecer una definición 

única de participación, ya que este concepto se aborda desde múltiples enfoques y disciplinas y da lugar a 

diversas interpretaciones y significados. Maritza Montero (2004) habla de la participación como un proceso 

complejo y relacional, cuyos significados pueden variar según el grado de implicación y el nivel de 

vinculación entre las personas y la comunidad. La autora distingue diversos matices que van desde la mera 

presencia o coincidencia en un espacio de interés común -sin que necesariamente exista una acción 

colectiva-, hasta formas más profundas de participación, donde se genera una relación activa, compartida y 

transformadora entre los miembros del grupo. Eneiza Hernández (1995, 1996, 1997) (Citado en Maritza 

Montero, 2004) subraya el carácter integral de la participación entendiéndola como “tomar parte, tener 

parte, ser parte”, de forma que la participación comunitaria conlleva “hacer, poseer, transformar y ser en un 

movimiento que va de lo colectivo a lo individual y viceversa”.  

Así, desde la perspectiva comunitaria, Maritza Montero (2004) defiende la participación comunitaria y la 

define como “un proceso organizado, colectivo, libre, incluyente, en el cual hay una variedad de 

participantes, de actividades y de grados de compromiso, que está orientado por valores y objetivos 

compartidos, en cuya consecución se producen transformaciones comunitarias e individuales”. Ferrán 

Camps (2000) señala que es una oportunidad, una necesidad para el desarrollo local. 

2.2 Participación de la mujer en zonas rurales de Perú 

En primer lugar, se parte de la premisa que presenta el Centro Latinoamericano y Caribeño de Demografía 

(CELADE) (2013): “las distintas formas de ser mujer en el mundo rural están conformadas por las 

construcciones particulares de género de los pueblos a los que pertenecen, por las diversas realidades 

socioterritoriales de cada uno de ellos, así como por las adecuaciones en relación con la sociedad 

dominante”. Por ello, en este documento, aunque se haga referencia a la mujer de manera genérica, se tiene 

muy presente la idea de que las mujeres y en este caso las mujeres de zonas rurales o las mujeres indígenas 

no constituyen un grupo homogéneo, sino que presentan una gran diversidad de situaciones, necesidades y 

demandas. 

El reconocimiento de los derechos políticos de las mujeres en Perú, y por ende de su participación 

ciudadana, es un hecho relativamente reciente. Violeta Barrientos y Fanni Muñoz (2014), señalan que Perú 

es el penúltimo país en América Latina en dar el voto a la mujer; en 1954 se concede el derecho al voto 



4 

 

únicamente a aquellas mujeres que saben leer y escribir -en castellano y no en quechua como ellas 

acostumbran- y no es hasta la Constitución de 1979 cuando se establece de manera explícita la igualdad de 

derechos políticos entre mujeres y hombres, eliminando toda limitación basada en el analfabetismo o el 

estado civil. Gustavo Zambrano y Diego Uchuypoma (2015) advierten que la existencia del reconocimiento 

al voto, no significa la capacidad de estar presentes en la contienda electoral. No obstante, este avance 

normativo permite que, por primera vez, mujeres indígenas y una parte significativa de la población 

femenina del país participe activamente en los procesos electorales, ejerciendo su ciudadanía política en 

condiciones de mayor equidad; pero continuando sin ser elegidas como representantes políticas. 

En la actualidad, según las últimas estimaciones del Instituto Nacional de Estadística e Informática (INEI, 

2023), en Perú, el 17,4% de la población reside en el área rural, de las cuales el 48,3% son mujeres y el 

51,7% son hombres. Además, la Comisión Económica para América Latina y el Caribe (CEPAL, 2023) 

señala que después de Guatemala (43,4%) y Bolivia (41,5%), Perú es el tercer país de América Latina con 

el mayor porcentaje de personas indígenas en su población (26,8%). Por su parte, la mujer indígena 

representa un grupo significativo de la población nacional peruana; según CELADE (2013), constituye el 

23.8% sobre el total de mujeres y el 50.2% sobre el total de personas indígenas. Una apreciación importante 

por parte de Gustavo Zambrano y Diego Uchuypoma (2015) es que obtener información específica sobre 

la situación social de este grupo de mujeres es aún complicado en Perú; no se cuenta todavía con todas las 

cifras sobre su situación sociodemográfica. 

Estos autores sostienen que la participación política de las mujeres indígenas se canaliza mediante 

diferentes formas de organización y acción: instancias comunales, asociaciones de mujeres, instituciones 

sociales, colectivos, y gremios o espacios institucionales como la escuela o la posta de salud. Cruz Peralta 

(2015) identifica que la participación efectiva de las mujeres en este tipo de actividades es limitada ya que, 

en numerosas ocasiones, “muchas las mujeres no participan en las reuniones, no son convocadas y, si 

asisten, no son escuchadas ni tomadas en cuenta”. 

A lo largo de los años, las mujeres enfrentan condiciones estructurales que limitan su participación en 

espacios públicos. Rosa Noa (2018) en su tesis Participación comunitaria de mujeres en una comunidad 

rural de Ayacucho, describe el contexto participativo de las mujeres en zonas rurales. Esta autora resalta 

que, históricamente, las mujeres tienen menor presencia en el empleo formal, perciben salarios más bajos 

y enfrentan mayores barreras para acceder a la educación y la formación profesional, por lo que su figura 

está frecuentemente invisibilizada. Además, cuando estas brechas de género se combinan con factores como 

la ruralidad y la pobreza, la situación de desventaja se profundiza. A continuación, se detallan las 

condiciones que dificultan la participación de las mujeres en actividades comunitarias. 



5 

 

Karla Arana (2016) (Citado en Rosa Noa, 2018), menciona los factores socioculturales, especialmente los 

estereotipos vinculados a la división del trabajo. Por ejemplo, Stephan Leyens, Isabel del Castillo y Deborah 

Pugley (2020), en su estudio, muestran cómo las jornadas de trabajo de las mujeres en zonas rurales pueden 

llegar a ser de diecisiete horas, combinado labores vinculadas a la autosubsistencia, a la producción y a la 

venta, con el trabajo de cuidado familiar. Claudia Medina (2015) (Citado en Rosa Noa, 2018), destaca los 

mecanismos de violencia cotidiana, los cuales atraviesan todos los espacios de la vida de las mujeres, 

especialmente aquellos donde las funciones y responsabilidades asignadas están influenciadas por la 

tradición, la cultura, la religión y los valores morales. Asimismo, advierte que el aporte femenino en el 

ámbito productivo suele ser menos reconocido que el de los hombres, pues persiste la idea de que dicho 

espacio no les corresponde de manera “natural”. Dichos empleos suelen caracterizarse por su precariedad, 

temporalidad y baja remuneración, lo que obliga a las mujeres a extender sus jornadas laborales e incluso 

a asumir múltiples actividades simultáneamente (Carlos Cornejo et al., 2016. Citado en Rosa Noa, 2018). 

Así, la acumulación de responsabilidades que asumen las mujeres -trabajo productivo, doméstico y 

reproductivo- limita todavía más su presencia en los espacios públicos y en las actividades comunitarias. 

Por último, Rosa Noa (2018) destaca que, “la población femenina adulta y rural presenta un nivel educativo 

muy bajo”; no obstante, también menciona que, en los últimos años, las mujeres tienen un mayor acceso a 

la educación, alcanzando un nivel educativo similar al de los hombres en niveles de Educación Primaria. 

Según el INEI (2023), en 2022, la participación de las mujeres en zona rural en Educación Primaria (39,3%) 

es mayor que la de los hombres (34,2%). No obstante, la participación de los hombres es mayor en 

Educación Secundaria (49,9%) y Superior (12,7%), respecto del nivel alcanzado por las mujeres en los 

mismos niveles, 37,2 % y 10,0%, respectivamente. Si bien el acceso de las mujeres a la educación es mayor, 

su representatividad en Educación Secundaria y Superior es menor debido a múltiples factores. El embarazo 

adolescente, la incorporación temprana al trabajo, las responsabilidades de cuidado en el hogar o la presión 

económica que empuja a las jóvenes a actividades informales o a insertarse en sectores como la prostitución 

desde edades muy tempranas, son algunos de ellos. 

Junto a lo anteriormente mencionado, es destacable el concepto de interseccionalidad que plantea Kimberly 

Crenshaw (1989). Esta autora lo define como “la existencia de categorías como la raza y el género que se 

interseccionan e influyen en la vida de las personas”. Carmen Expósito (2012) (Citado en Gustavo 

Zambrano y Diego Uchuypoma, 2015) añade que la interseccionalidad “no se trata de una suma de 

desigualdades, sino de cómo estas están conectadas de forma diferente en cada situación, persona y grupo 

social, lo que permite mostrar estructuras de poder existentes en el seno de la sociedad para cada caso”. En 

el caso de las mujeres indígenas, la interseccionalidad permite comprender que su exclusión no deriva solo 

de ser mujeres, sino también de ser población indígena en contextos patriarcales y coloniales. Stephan 



6 

 

Leyens, Isabel del Castillo y Deborah Pugley (2020), muestran que los indicadores de desarrollo humano 

para las mujeres rurales mejoran en los últimos veinte años, pero no lo hacen de manera igualitaria para 

todas las mujeres; en la intersección de múltiples desigualdades encontramos a mujeres de mayor edad, 

indígenas y/o pobres, para quienes el acceso a ingresos, educación y salud continúa siendo fuertemente 

limitado. 

2.3 Feminismos latinoamericanos en Perú 

La participación de las mujeres en los contextos rurales no puede comprenderse plenamente sin situarla 

dentro de las corrientes críticas que han emergido en la región, especialmente desde los feminismos 

latinoamericanos. La realidad peruana es compleja. Tal y como afirma Virginia Vargas (2008), las diversas 

maneras en que las mujeres han decidido afrontar su destino ponen de manifiesto dicha complejidad. Perú 

constituye un reflejo a pequeña escala de la diversidad racial y cultural que presenta América Latina. Tal y 

como señala Calderón (1987) (Citado en Virginia Vargas, 2008), existen diferencias culturales y étnicas y 

una mezcla simultánea de períodos históricos, sociales y económicos que hacen más complejo el proceso 

de transformación ya que generan una acumulación de desafíos que, a diferencia de otros países, aún no 

han sido completamente superados. De esta manera, el movimiento de mujeres en Perú adquiere una 

relevancia particular dentro del contexto latinoamericano.  

Virginia Vargas (2008) explica cómo surgen acciones feministas en Perú durante las décadas de 1870 y 

1880, en un contexto de autoritarismo, desigualdad, violencia política y factores vinculados con el proceso 

de expansión capitalista-imperialista. Su origen está ligado al despertar del movimiento de mujeres, que 

comienza a cuestionar las estructuras patriarcales y las exclusiones de clase, etnia y género; no tiene un 

modelo previo, sino que se gesta desde la vida cotidiana combinando reflexión política y acción social. 

Virginia Vargas señala que esta trayectoria se consolida principalmente en 1980 y 1990; los horizontes de 

las mujeres se amplían tras la caída de la hegemonía oligárquica, la modernización de la economía peruana, 

la expansión de las zonas urbanas y de los servicios sociales y el acceso a la información sobre la salud 

sexual y reproductiva. Sin embargo, durante estos años, también la crisis económica y la crisis política 

impactan de manera directa en la vida de las mujeres: por un lado, se ven obligadas a crear estrategias de 

subsistencia para sostener a sus familias y, por otro lado, la violencia está muy presente y no existen canales 

para expresar e incorporar nuevas demandas. Al mismo tiempo, muchas mujeres identifican en los partidos 

políticos de izquierda una posible vía para cuestionar las estructuras patriarcales y los roles tradicionales 

que limitan su participación social y política. No obstante, con el tiempo, en palabras de Virginia Vargas, 

descubren que “tampoco la izquierda tiene interés en impulsar los asuntos de las mujeres” y que, “si no 



7 

 

levantamos nuestros propios asuntos, nadie lo hará por nosotras”; esto da lugar a la formación de grupos 

feministas de autoconciencia, dando continuidad a un proceso de reflexión personal y de revisión crítica. 

La participación de las mujeres rurales en el movimiento de mujeres se desarrolla con mayor lentitud. A 

pesar de que en el ámbito rural ya existen movimientos campesinos y agrupaciones femeninas con cierta 

trayectoria, las dinámicas autoritarias y conservadoras que caracterizan a las organizaciones campesinas 

restringen la expresión y el liderazgo de las mujeres. Frente a estas dificultades, surgen diversas formas de 

organización colectiva femenina, basadas en la cooperación, la solidaridad, el intercambio y la búsqueda 

de soluciones comunitarias. 

2.3.1 Feminismo comunitario y pensamiento decolonial 

El feminismo comunitario es un claro ejemplo de lo anteriormente mencionado. Se trata de un pensamiento-

acción que propone una visión integral, relacional y territorial del feminismo, en el que la emancipación no 

se concibe como un acto individual, sino que articula la defensa del cuerpo, de la tierra y de la vida desde 

la comunalidad, el equilibrio y la reciprocidad. Julieta Paredes, et al. (2021) explica que el feminismo 

comunitario de Abya Yala nace en 2003, gracias al proceso político de cambios que el pueblo boliviano 

lleva adelante y lo define como “una propuesta que nace desde nuestros cuerpos-territorio y desde el 

territorio–cuerpo que es Bolivia”. Además, añade que “la propuesta de lucha del feminismo comunitario es 

construir la comunidad de comunidades, donde los Estados dejen de ser necesarios y donde hagamos 

comunidad las mujeres, los hombres, las personas intersexuales y la naturaleza”. Y, en una dimensión más 

reivindicativa, concluye: “el feminismo comunitario es una acción política que se nombra” (Julieta Paredes, 

2015).  

Julieta Kirkwood (2019), trabaja la idea de “nudos” como problemas centrales, tensiones y enredos que 

explican la dificultad de las mujeres para articular una política transformadora. Su visión insiste en cómo 

las formas culturales, institucionales y sentimentales tejen esos nudos que el feminismo debe desatar para 

ser político. Por su parte, Mariana Alvarado (2024), basándose en afirmaciones de Aura Cumes, retoma 

esta metáfora de los nudos y expresa cómo los feminismos comunitarios des(a)nudan y anudan. Resulta 

muy inspirador y refleja con claridad algunos principios del feminismo comunitario por lo que cito 

textualmente las palabras de la autora: “des(a)nudan la producción teórica de los feminismos del sur en su 

complicidad con el feminismo occidental para producir a la otra, la mujer del tercer mundo y se anudan en 

la visibilización y el (auto)reconocimiento de la heterogeneidad de las mujeres indo-afro-latino-americanas 

con experiencias propias y memorias e historias colectivas”. Julieta Paredes (2015) se anuda a esta idea 

añadiendo que “necesitamos salir de los lenguajes hegemónicos, necesitamos ubicar nuestros propios 



8 

 

lenguajes que son expresiones del cómo pensamos”. A su vez, Mohanty Chandra (2008) coincide con esta 

propuesta sustentando que los feminismos latinoamericanos surgen como una respuesta crítica al 

eurocentrismo y a la universalización del sujeto mujer propuesto por los feminismos occidentales. Este 

autor sostiene que “es necesario propiciar la crítica interna de los feminismos hegemónicos de Occidente” 

y, al mismo tiempo, “formular intereses y estrategias feministas basadas en la autonomía, la geografía, la 

historia y la cultura propias”. Esta doble tarea -deconstruir las categorías universalistas y construir 

perspectivas situadas- permite reivindicar la pluralidad de experiencias y luchas que configuran las 

realidades de las mujeres del Sur Global. De esta manera, se plantea que el feminismo surgido en Occidente 

responde principalmente a las demandas y condiciones históricas de las mujeres de su propio contexto 

social. Sin embargo, al extenderse dentro de un sistema de relaciones coloniales, imperialistas y 

transnacionales, estas corrientes teóricas adquirieren un carácter hegemónico a nivel global que contribuye 

a ocultar y deslegitimar las experiencias y perspectivas de otras mujeres y territorios. 

Siguiendo con Mariana Alvarado, “des(a)nudan el uso universalista de las categorías de género y el uso 

transcultural de la categoría de patriarcado. Se anudan en el rechazo al androcentrismo y a la división 

dicotómica del mundo en mujeres y varones, así como a la escisión hombre y naturaleza”. Desde el 

feminismo comunitario se defiende que el patriarcado es “el sistema de todas las opresiones, todas las 

explotaciones, todas las violencias y discriminaciones que vive toda la humanidad (mujeres, hombres y 

personas intersexuales) y la naturaleza, históricamente construida, sobre el cuerpo de las mujeres”. (Julieta 

Paredes y Adriana Guzmán, 2014. Citado en Julieta Paredes, 2015). 

Continuamos: “des(a)nudan la autonomía sobre el propio cuerpo en relación con los derechos sexuales y 

reproductivos que, en los feminismos blancos, se ha centrado en el embarazo, el parto, el aborto, el control 

sobre los hijos legítimos que portan apellido para anudarse en las ausencias, los silencios, las alianzas, los 

robos y negociaciones para quienes sus hijos no heredaban la posición de humanos. En esta misma línea, 

Lorena Cabnal (2017), a través de la Red de Sanadoras Ancestrales Tzk’at, sostiene la práctica del 

“acuerpamiento territorial”, entendida como la acción colectiva de acompañar, sentir y defender los cuerpos 

y territorios ante el avance del patriarcado, el racismo y el neoliberalismo. Para estas mujeres, la 

espiritualidad y la sanación son dimensiones inseparables de la lucha política: cuidar el cuerpo y cuidar la 

tierra son formas complementarias de resistir y de reconstruir la vida. 

Por último, des(a)nudan el origen de la opresión “común” de las mujeres poniendo en cuestión la sororidad 

y se anudan en la denuncia de la alianza racial entre mujeres blancas que para sostener el mundo que habitan 

reproducen a la india como sierva”. Laura Pautassi (2007) recoge el concepto de “multimujer” entendido 

como un patrón de género globalizado por el patriarcado y que sobreexplota a la mujer bajo el rostro de la 



9 

 

llamada equidad de género y empoderamiento de las mujeres. Y, además, “se anudan en la urgencia de 

recuperar las epistemologías ancestrales como prácticas de resistencia frente al extractivismo epistémico.”. 

Julieta Paredes (2015) complementa esta idea: “Nuestra matriz como feministas comunitarias es la 

comunidad, el Vivir Bien, el profundo amor y respeto por nuestras culturas ancestrales, la autonomía de 

nuestros cuerpos, territorios y conocimientos, la libertad y la política como compromiso con las luchas de 

nuestros pueblos, remarcando que las mujeres somos la mitad de cada pueblo que lucha contra el sistema 

patriarcal”. 

El pensamiento decolonial plantea la necesidad de desmontar las jerarquías epistémicas impuestas por el 

colonialismo moderno. En el ámbito feminista, María Lugones (2008) desarrolla el concepto de 

colonialidad de género para explicar cómo la conquista no solo impone un sistema económico y político, 

sino también una organización patriarcal del mundo que define quiénes son humanos, qué cuerpos pueden 

ser poseídos y qué saberes son legítimos. 

Estas autoras sostienen que el feminismo latinoamericano contemporáneo se aleja de los problemas reales 

de los pueblos y se centra en temáticas de género y reformas legales que no permiten visualizar el sistema 

contra el que hay que luchar, el patriarcado. Por ello, defienden y reivindican la urgencia de recuperar la 

energía de las primeras feministas latinoamericanas, mencionadas con anterioridad, y que empezaron 

buscando el compromiso real con los pueblos.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 

 

3. CONTEXTO Y DESCRIPCIÓN DEL TERRITORIO 

3.1 Contexto territorial, socioeconómico y cultural 

El trabajo y las voces de las mujeres protagonistas del pódcast, son fruto de un contexto muy específico que 

se da en el pequeño y elevado distrito de Ocongate, provincia de Quispicanchi, departamento de Cusco; a 

más de 3500 metros sobre el nivel del mar. Tal y como figura en City Population (2000), dicho distrito 

cubre una superficie de casi 1000 km cuadrados y, en 2017, lo componen un total de 20000 personas, con 

una proporción muy igualada de hombres y mujeres (aproximadamente, 50-50 sobre el 100%). Resulta 

significativo el elevado número de niñas y niños que integran la población; siendo el sector con más peso, 

llevando la edad media por debajo de los 20 años.  

En cuanto a los niveles de desarrollo y posicionamiento de bienestar humano, Ocongate es un espacio más 

vulnerable en comparación con sus alrededores. Según Stephan Leyens, Isabel del Castillo y Deborah 

Pugley (2020), en 2012, el valor del Índice de Desarrollo Humano (IDH) del distrito es casi la mitad que el 

valor en la capital, Cusco. Aun así, si se traza una línea con los niveles del IDH de los 10 últimos años, los 

datos muestran una mejora ascendente; es destacable un aumento de hasta 5 años en la esperanza de vida 

de la población, a pesar de que el acceso a agua potable de calidad y a una red de saneamiento mínima 

supone un obstáculo en zonas rurales de altura y suele traducirse en altas tasas de enfermedades durante el 

desarrollo temprano de los niños y niñas; por ejemplo, la anemia. 

Respecto a la dimensión económica, Stephan Leyens, Isabel del Castillo y Deborah Pugley (2020), destacan 

que la diversificación productiva en el distrito de Ocongate, muestra que lo rural ya no es equivalente a lo 

agrícola; las actividades agropecuarias disminuyen su importancia como fuente de ingresos de los hogares 

rurales, aunque siguen siendo su principal ocupación. Asimismo, la mejora de las infraestructuras de acceso 

y el aumento de la conectividad a Internet, acercan lo urbano y lo rural, aumentando los intercambios y 

movilidades entre ambos espacios. De esta manera, en la actualidad, el espacio rural es habitado por nuevas 

actividades, imaginarios y dinámicas. Estas autoras mencionan que, dichas transformaciones, también 

modifican los sistemas de género. En el distrito, destacan algunos aspectos críticos relacionados con la 

autonomía y el empoderamiento femenino: la continuidad de la división del trabajo doméstico y de cuidado 

en los hogares y en la comunidad, la persistencia de elevados niveles de violencia contra la mujer y la débil 

presencia femenina en el espacio público.  

Tras varios meses viviendo en este distrito, he podido observar que las mujeres ocongateñas asumen una 

carga de trabajo significativamente mayor que la de los hombres, tanto en las tareas domésticas como en 

las actividades productivas. Basta con salir a pasear una tarde, entrar al mercado central, visitar alguno de 



11 

 

los hornos de pan o acercarte a los pequeños puestos de comida, para constatar que toda la actividad de 

venta recae única y exclusivamente sobre las mujeres. En ese mismo paseo, también es frecuente encontrar 

grupos de hombres bebiendo bebidas alcohólicas en los bares de las calles principales. Si además de pasear 

por las calles del pueblo, caminas por los campos que rodean Ocongate, se aprecia cómo claramente los 

hombres se dedican a la agricultura y, que el pastoreo y crianza de los animales, recae también 

exclusivamente en la mujer. En este paisaje social también se hace visible la presencia de la minería, formal 

e informal, que atraviesa profundamente la vida cotidiana y las dinámicas comunitarias. Su impacto no solo 

se relaciona con la explotación del territorio, sino también con problemáticas sociales que se agravan en 

contextos rurales: el aumento del consumo de alcohol, la explotación infantil, la violencia, la trata de 

personas y diversas formas de apropiación del cuerpo de las mujeres. Tal como subraya Lorena Cabnal 

(2010), el territorio y el cuerpo de las mujeres son espacios inseparables de vida. Por ello, cuando el 

territorio es extractivado, violentado o mercantilizado, esa misma lógica se reproduce sobre los cuerpos 

femeninos. 

Por último, en el distrito cada vez son más los emprendimientos liderados por mujeres, las asociaciones de 

mujeres y los grupos de denuncia de actos de violencia. Este crecimiento refleja una realidad profundamente 

marcada por el patriarcado -tanto en sus expresiones comunitarias como en sus dimensiones coloniales- 

pero, al mismo tiempo, evidencia una mayor unión entre mujeres y una creciente visibilización de 

problemáticas que antes permanecían silenciadas. Los retos son importantes en este distrito como en la 

mayoría de zonas rurales dispersas por la montaña andina. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 

 

4. MARCO METODOLÓGICO 

4.1. Enfoque de investigación 

El presente trabajo adopta un enfoque cualitativo desde una perspectiva feminista y comunitaria. Se trata 

de un enfoque orientado a reconocer las experiencias de mujeres del distrito de Ocongate desde sus propias 

voces, saberes y formas de vida. El trabajo se concibe como un proceso de investigación para con las 

mujeres, priorizando la escucha, el diálogo y la co-construcción de significados. De este modo, el enfoque 

de investigación se alinea con una epistemología del vínculo y la reciprocidad, que reconoce el valor 

político y pedagógico de la palabra compartida. 

4.2. Metodología 

La metodología utilizada es participativa y narrativa; en formato pódcast. Se trata de un proceso de 

construcción colectiva en el que las vivencias personales brindan no solo un espacio de empoderamiento 

mutuo, sino que también facilitan una conexión directa con la realidad social. De esta manera, se accede a 

una mirada más crítica y transformadora, promoviendo un análisis de las dinámicas de género en Perú. 

4.2.1. Participantes  

En el pódcast participan tres mujeres de la Asociación de Mujeres de Ocongate, una organización local que 

promueve el fortalecimiento formativo y político de las mujeres de zonas rurales. Con el fin de proteger su 

identidad y de mantener su anonimato, cada una elige un elemento de la naturaleza con el que se siente 

identificada y a partir del cual construyen su identidad simbólica en el pódcast: Agua, Fuego y Aire.  

Tabla 1. Descripción de las mujeres participantes. Elaboración propia. 



13 

 

La composición del grupo se caracteriza por la diversidad de edades y trayectorias, permitiendo abarcar 

una amplia gama de realidades y visiones y enriqueciendo significativamente el proceso de análisis y 

transformación. Son perfiles muy diferentes, pero con muchos aspectos en común: madres, emprendedoras, 

resilientes frente a distintas formas de violencia y, todas ellas, encuentran en la Asociación de Mujeres de 

Ocongate un espacio de apoyo, acompañamiento y fortalecimiento colectivo en el que compartir sus 

experiencias es una forma de sanación y de empoderamiento. 

4.2.2. Proceso de trabajo 

El trabajo se desarrolla a lo largo de varios meses, combinando momentos de preparación, encuentro, 

grabación y reflexión colectiva. Así, está basado en la ética del cuidado, la reciprocidad y la horizontalidad 

propios del feminismo comunitario. La relación entre investigadora y participantes se entiende como un 

vínculo de colaboración y acompañamiento en el que las propias entrevistas suponen aprendizaje, 

fortalecimiento y empoderamiento colectivo. 

 

 Figura 1. Pasos del proceso de elaboración del trabajo. Elaboración propia. 



14 

 

A lo largo de estos meses, se desarrollan diferentes técnicas e instrumentos, cuidadosamente seleccionados 

para garantizar la coherencia con el enfoque narrativo y participativo de la investigación.  

En el primer encuentro con las participantes, se lleva a cabo una dinámica participativa con el fin de generar 

un espacio de confianza colectiva. Comenzamos automasajeándonos, con aceites esenciales, las manos -

esas que nos sostienen, que cuidan, que crean y que cargan con las consecuencias de todos los trabajos que 

realizamos a diario-, reivindicando el autocuidado como una práctica colectiva de respeto y de 

reconocimiento hacia una misma y hacia las demás. Tras este momento, realizamos una dinámica de 

presentación grupal que permite romper el hielo y generar un ambiente cercano y horizontal. Y, en la parte 

central del encuentro, desarrollamos una lluvia de ideas con el propósito de co-crear el pódcast, recogiendo 

las expectativas, intereses y propuestas de las mujeres respecto al proceso y al contenido del mismo. 

Además, se utiliza una ficha de registro para recopilar información básica de las participantes y un 

consentimiento informado para asegurar la confidencialidad especialmente en lo relativo al uso de su voz 

durante las grabaciones. A este le siguen varios encuentros informales que permiten conocernos más en 

profundidad, fortalecer la confianza y la cercanía y acercarme a las actividades que realizan en su día a día. 

Posteriormente, para la grabación del pódcast, se realizan entrevistas narrativas y semiestructuradas; existe 

un guion, pero se busca que la conversación fluya de manera natural, permitiendo que las mujeres se dejen 

llevar por sus recuerdos, emociones y reflexiones, y que sus propias historias marquen el rumbo del diálogo. 

Como se comenta anteriormente, en todo momento, el ambiente de confianza, cuidado y respeto, es 

prioritario. Las grabaciones de audio se realizan con un teléfono móvil y se editan con el programa 

Audacity. Posteriormente, se crea el pódcast “Voces de la Pacha-Mama” en Spotify y se diseña una página 

web en Canva para alojar todos los audios de manera más personal, visual y creativa. Esta web, entendida 

como un territorio simbólico, integra colores, texturas y elementos propios de zonas andinas, permitiendo 

que cada historia no solo se escuche, sino que también se “habite”, que se viva, a través de una estética que 

dialoga con la Pacha, la comunidad y la identidad de las mujeres participantes. 

 

 

 

 

 

Figura 2. Imágenes de la página web. Elaboración propia. 



15 

 

5. ANÁLISIS Y RESULTADOS 

5.1 Introducción del análisis 

El análisis de la información recogida a lo largo del trabajo, se construye considerando cada experiencia 

narrada como parte de una maleta que las mujeres llevan consigo a lo largo de su vida comunitaria. Hay 

maletas más grandes, más pequeñas, más pesadas, más ligeras…Al abrir la maleta, se descubren varios 

compartimentos que revelan distintos aspectos de su participación. Así, este proceso de análisis se entrelaza 

con las cinco dimensiones planteadas desde el feminismo comunitario por Julieta Paredes (2010): cuerpo, 

espacio, tiempo, memoria y movimiento, con el fin de ofrecer un marco y comprender con mayor 

profundidad cómo las mujeres configuran y tejen su participación comunitaria. 

5.2 Abrir la maleta: una mirada a su interior 

5.2.1 ¿Cuánto nos pesa la maleta?: El cuerpo  

Con cuidado, abrimos la maleta. Con mucho cuidado. Está muy llena, hay muchas cosas. Con cariño y 

respeto, observamos. De repente, vemos algo que llama nuestra atención en el fondo de la maleta. Está tan 

escondido que da la sensación de que no se valora, que no se aprecia. Nosotras, solo observamos, sin juzgar, 

sin sexualizar. Aquello que permanece más oculto es precisamente lo que posee un valor incalculable: el 

cuerpo, nuestro cuerpo. Quizás se esconda para darle el valor que realmente tiene. O porque alguien no lo 

ha cuidado bien. O por miedo a ser juzgada. O por vergüenza. Julieta Paredes (2010) reivindica el cuerpo 

como la forma de existir de cada ser humano y señala que, como mujeres, nuestros cuerpos son sexuados y 

que el patriarcado los ha construido como cuerpos para otros. Además, la autora añade que, sobre esta base, 

“después vienen las otras diferencias y diversidades, como los colores de piel, estatura…”.   

En la maleta, apreciamos que Aire cuenta cómo un señor exige a sus padres que quiere casarse con ella y 

narra también cómo otro hombre trata de aprovecharse de ella una noche en la selva. Fuego, por su parte, 

expresa que “hay varones que por la fuerza querían llevarte o tomar contigo” y habla de lo que conlleva 

cumplir 17 o 18 años y “ser una señorita”. Así, Agua reconoce haberse sentido excluida por su propia pareja 

y añade que al ir al banco o al centro de salud, es todo un reto: “si te ven humilde o te escuchan hablar 

quechua, te tratan peor”. Situaciones que, sin duda, condicionan sus vidas y que contribuyen a que su maleta 

sea cada vez más pesada.  

Julieta Paredes (2010), desde el feminismo comunitario, se refiere a esta idea al afirmar que “nuestros 

cuerpos son el lugar donde las relaciones de poder van a querer marcarnos de por vida” pero, al mismo 



16 

 

tiempo, defiende que también nuestros cuerpos son “el lugar de la libertad y no de la represión”. Para ello, 

nos invita a recuperar la energía y la salud, queriéndonos y amando nuestras formas corporales, nuestros 

colores de piel y los colores de nuestros cabellos, porque “estamos hartas de una estética colonial de lo 

blanco como bello”. Aire, Fuego y Agua, las tres, en sus mensajes finales del pódcast hacen alusión a la 

importancia de valorarse y quererse: “Mírate al espejo y di: yo puedo, yo valgo mucho”. Entendiendo el 

cuerpo como campo de acción, todas ellas proponen intervenciones sociales desde sus cuerpos. En primer 

lugar, las tres coinciden en la importancia de informarse y de recibir capacitaciones. Para Aire, su vida 

cambió cuando decidió apostar por las formaciones en artesanía: “ahora soy dueña de mi propia vida”. Para 

Fuego, formarse en la Asociación es sinónimo de reconocerse, valorarse y empoderarse. Y, Agua, que 

actualmente continua en su proceso de sanación, en todos los episodios hace hincapié en la necesidad de 

recibir formaciones y en cómo puede cambiar la vida de una mujer después de hacerlo. En segundo lugar, 

destacan la importancia de la seguridad alimentaria: “No hay que olvidar el valor de cultivar la chacra, por 

nuestros hijos y nuestra salud”, “es importante mantener la plantación de productos autóctonos, sin 

químicos” y también muestran preocupación por el cambio en los hábitos: “Antes la alimentación era 

diferente, más natural”, “los jóvenes no quieren tocar la tierra, no quieren hacer la chacra”. En tercer lugar, 

sobre todo Agua, hace referencia al placer y a la sexualidad sin violencia “yo puedo decidir en qué momento 

y cómo, comunicándome con mi pareja y diciéndole no me gusta de esta forma o no quiero hacerlo" y 

también destaca la libre maternidad: “puedo decidir cuántos hijos tener”. No obstante, este tema todavía 

pesa en la maleta ya que también sostiene afirmaciones como: “no todas las personas están informadas 

sobre los derechos sexuales y reproductivos” o “los jóvenes tienen miedo a hablar sobre sexualidad”. Del 

mismo modo, las tres han sido madres sin haberlo deseado ni planificado y con carencias en la información 

correspondiente al embarazo. A este peso se suma otro profundamente doloroso: la trata de niñas y mujeres 

vinculada a las zonas de minería, donde el robo, la violación y la apropiación del cuerpo de las mujeres se 

normaliza como parte del circuito extractivo; una violencia extrema que reproduce la idea de que los 

cuerpos femeninos son territorios disponibles para el consumo, profundizando la deshumanización y 

evidenciando cómo ciertas economías sostienen su funcionamiento sobre la explotación sexual y la 

vulnerabilidad de las mujeres. 

Por último, Julieta Paredes (2010), nombra el derecho a tener edad, sea niña, joven o anciana y, por ejemplo, 

Fuego reivindica esta idea al describir que, desde muy pequeña, ayudaba a su madre en su función de 

secretaria y se sentía profundamente discriminada al apreciar que su voz no era escuchada. Fuego añade 

que ocurre lo mismo en los cargos políticos: “cuando una mujer llega al poder, no se le valora” y defiende, 

al igual que Julieta Paredes, representarnos políticamente con nuestros cuerpos de mujeres.  



17 

 

En este sentido, el peso de la maleta no solo revela las marcas que el patriarcado deja en los cuerpos, sino 

también la fuerza con la que cada una decide aligerarla. Al reconocerse y valorarse, desde sus propios 

cuerpos, Aire, Fuego y Agua comienzan a transformar el peso en agencia, sanación y libertad.  

5.2.2 ¿Dónde guardamos la maleta?: El espacio 

En el feminismo comunitario, el espacio no es solo un lugar físico: es territorio vivido. El lugar en el que 

guardamos la maleta y, sobre todo, cómo la cuidamos y compartimos es fundamental. En este trabajo, se 

habla de únicamente una maleta; aunque sean tres las mujeres que caminan, sus experiencias se guardan en 

un mismo equipaje: la comunidad. Un territorio íntimo y colectivo que comparten. 

Julieta Paredes (2010), muestra que, desde el feminismo comunitario, el espacio comprende dos sentidos: 

la envolvente vertical y la envolvente horizontal. Aire, Fuego y Agua, aunque no los mencionan de manera 

explícita, lo hacen a través de sus acciones y de su manera de entender la vida. 

Por un lado, la envolvente vertical, se relaciona con la complementariedad y la reciprocidad con la Madre 

Tierra y el cosmos. Aire describe, con melancolía, cómo disfrutaba en el campo mientas cuidaba de los 

animales y cantaba y escuchaba el sonido de su voz en las rocas. Además, en las palabras de Fuego, se 

percibe el amor y el respeto por la tierra: “significa como nosotras, como una mujer”, “desde nuestros 

tatarabuelos, para iniciar la chacra, alcanzamos una ofrenda a la tierra” y “cuando preparas alimento, antes 

de comer, se ofrece también a la tierra”. En el distrito de Ocongate, recursos naturales como los minerales 

están muy presentes: hay personas que ven la minería como fuente de ingresos y otras que temen por la 

destrucción de su territorio sagrado y su ambiente natural. Fuego, expresa la existencia de esta disparidad 

de opiniones y defiende el cuidado y la preservación de la tierra. También denuncia la presencia de empresas 

transnacionales que contaminan la zona y hace un llamado a reducir el consumo de aquellos productos que 

sostienen y legitiman estas prácticas extractivas. Sin duda, la maleta está fabricada en la comunidad y tejida 

con materiales naturales, con fibras vivas del territorio que resiste.  

Por otro lado, la autora, al hablar de la envolvente horizontal, se refiere especialmente “al lugar de las 

decisiones políticas sobre los espacios de la comunidad y sobre los intereses del país”. Este espacio también 

queda reflejado en el pódcast: “ahora el 30% de las mujeres puede participar, aunque se ríen cuando una 

mujer habla y da su opinión”, comenta Agua. Fuego recuerda que, en muchos espacios, aún se escucha que 

“no vale la opinión de las mujeres, ellas no pueden participar”. También hablan sobre los procesos de 

migración y urbanización, que abren nuevas formas de negocio, pero al mismo tiempo generan tensiones 

entre pertenencia y desplazamiento. Incluso exponen que, en la escuela, el profesorado suele animar a las 

jóvenes a “salir a la ciudad”, reforzando la idea de que las decisiones importantes se toman lejos del 



18 

 

territorio comunitario, idealizando la vida urbana y menospreciando el ámbito rural. Estas declaraciones 

evidencian que la envolvente horizontal es un espacio parcialmente restringido para las mujeres, donde sus 

voces aún deben luchar por hacerse audibles. Así, la maleta parece quedarse en la puerta, como si no tuviera 

permiso para entrar en el lugar donde se decide el rumbo colectivo. 

5.2.3 ¿Cuánto nos dura la maleta?: El tiempo 

Si observamos la maleta por fuera, se puede apreciar que los bordes están desgastados y que ha perdido el 

brillo que tenía cuando se fabricó. Si se continúa utilizando la maleta de la manera en la que se ha estado 

haciendo hasta ahora, es probable que no dure todo lo que nos gustaría. Ese desgaste no proviene del uso 

libre, sino del uso obligado y desigual que el patriarcado impone sobre los tiempos de las mujeres. Julieta 

Paredes (2010) sustenta que “tomar conciencia de nuestros tiempos va abriendo espacios para producir 

procesos de transformación de nuestra cotidianeidad y nuestra propia historia”. A lo largo del pódcast, se 

aprecia una evolución en la conciencia que Fuego, Agua y, sobre todo Aire, tienen sobre su tiempo. Así, al 

relatar sus historias, reconocen y nombran sus propios ritmos. Por ejemplo, cuando hablo con Aire por 

teléfono para quedar, siempre hace hincapié en que ahora no tiene que pedir permiso a nadie y que es ella 

misma la que organiza su calendario; su día a día ha cambiado considerablemente. Al mirar sus propios 

ritmos, las mujeres empiezan también a mirar la maleta con otros ojos: no solo para cargarla, sino para 

revisarla y decidir qué merece seguir dentro y qué ya no corresponde a su camino. 

Julieta Paredes (2010) explica que, desde la lógica patriarcal, se entiende que el tiempo dedicado a lo 

cotidiano es aburrido y sin trascendencia y, además, está asignado a las mujeres. Patriarcalmente, es un 

tiempo considerado como "no importante”. Por ejemplo, Fuego sostiene que “los hombres ganan la plata 

en la mina y las mujeres, como no saben de minería, se quedan en casa sin valorar el trabajo que ahí realizan. 

Las propias mujeres no reconocen su trabajo”. Esta idea no solo evidencia la falta de reconocimiento del 

trabajo doméstico, sino también cómo se da por hecho que las mujeres “no saben” de minería o que su lugar 

está fuera de este espacio productivo. Se naturaliza una división sexual del trabajo que minusvalora las 

capacidades de las mujeres y que consolida estereotipos de género, asociando lo masculino con el terreno 

de lo técnico y valioso, y lo femenino con el ámbito de lo doméstico, prescindible y, de nuevo, no 

importante. 

Agua menciona cómo en la comunidad se escuchan afirmaciones como: “tú pasas tiempo en la casa no 

más” o “solo las mujeres que no hacen nada acuden a la asociación”. En su caso, ella acude a la grabación 

del pódcast con su hijo de 4 años -se puede apreciar en el ruido de fondo de sus tres episodios- ya que, tal 

y como me comentó al llegar, “mi hijo viene conmigo a todas partes”. Esta dinámica condiciona 



19 

 

profundamente en su día a día. Del mismo modo, la presencia del pequeño influye en las grabaciones: Agua 

decide no contestar a varias preguntas y utiliza monosílabos con frecuencia. Al mismo tiempo, refuerza la 

idea de que el trabajo de cuidados recae principalmente en las mujeres. Las tres mujeres declaran que el 

trabajo en el hogar no es valorado, ni remunerado, ni considerado un trabajo. Asimismo, a través de la 

historia de vida de Fuego se evidencia con claridad la desvalorización de dicho tiempo. Fuego relata que 

empezó a trabajar en el hogar a los seis años. Mientras su padre salía a trabajar, las demás personas de la 

familia se encargaban de las tareas domésticas: ella cocinaba, limpiaba, cultivaba el campo y cuidaba de 

sus hermanos. Era una niña y no tenía tiempo para jugar; su infancia estuvo absorbida por tareas que 

socialmente se consideran “naturales” para las niñas. En la actualidad, reconoce que ha reproducido 

parcialmente este patrón con sus hijos; aunque su decisión de implicarlos en las labores del hogar rompe 

con algunos estereotipos de género, también implica asignarles responsabilidades que no corresponden a 

su etapa infantil. Su vivencia muestra, además, la persistencia de discursos que inferiorizan a las mujeres 

como, por ejemplo, expresiones que ha escuchado en su familia, sobre todo a sus abuelos: “la mujer hace 

perder el apellido”, “las mujeres no comen con cuchara, solo con las manos”, “la mujer es para la cocina, 

no hace falta que vaya a estudiar”. Estas expresiones revelan cómo se sitúa a las mujeres en un lugar 

subordinado, donde su tiempo queda relegado al ámbito doméstico limitando no solo su desarrollo personal, 

sino también su participación plena en la educación y en otros espacios comunitarios: restringen sus 

oportunidades de formarse, decidir y actuar en la vida pública, reproduciendo así un orden que continúa 

negando el valor y la trascendencia de sus aportes.  

Respecto a la educación, las historias de Aire, Fuego y Agua dejan entrever cómo el acceso a la educación 

no solo es más limitado por la falta de Instituciones Educativas en algunas comunidades de zonas rurales, 

sino también por condiciones estructurales que atraviesan la vida de muchas niñas y jóvenes: los embarazos 

adolescentes, la maternidad temprana y el consiguiente abandono de los estudios para dedicarse al cuidado 

del bebé y del hogar, representan barreras determinantes. Además, Fuego comenta que la falta de 

información sobre métodos anticonceptivos, la frecuente ausencia de la figura paterna o la discriminación 

laboral hacia jóvenes embarazadas, profundizan la precariedad. En esta línea, también influye la experiencia 

familiar marcada por padres y madres que no tuvieron acceso a la alfabetización y algunos discursos que 

sostienen el desinterés institucional y social por la educación en zonas rurales: “los niños de altura, ¿para 

qué van a aprender?”. Aunque algunas docentes muestran gran compromiso, otras no lo hacen, alimentando 

la idea de que el estudio “no sirve para nada”. Esto repercute en la percepción de iniciativas como la 

Asociación de Mujeres que, en algunos sectores de la comunidad, es desacreditada bajo creencias como: 

“todas las mujeres que participan en la asociación se separan”. No obstante, Fuego sostiene que su 

generación, ha cambiado notablemente su percepción respecto a la importancia de la educación. 



20 

 

Por otro lado, el emprendimiento aparece para ellas como una vía de autonomía y, al mismo tiempo, como 

un espacio donde se reconfigura la relación con el tiempo. Aire lo expresa con claridad al afirmar: “ahora 

tenemos derecho a trabajar” o “ahora puedo ganar mi propio dinero”. Emprender supone para estas mujeres 

un acto de reivindicación de sus propios ritmos: una forma de recuperar tiempo para sí mismas, para 

aprender, para crear y para aportar a la comunidad desde un lugar distinto. Sin embargo, cuando el tiempo 

doméstico no se redistribuye, el emprendimiento puede transformarse en una doble o triple jornada que 

recuerda a la multimujer anteriormente descrita por Laura Pautassi (2007): aquella que trabaja dentro y 

fuera y que, además, sostiene una carga que nadie más asume.  

Por estos motivos, Julieta Paredes (2010) reconoce la necesidad de plantear formas sociales de regresar y 

recuperar el tiempo de las mujeres. En este sentido, el gesto de Aire -decidir, en dos ocasiones, no lavar la 

ropa de su marido-, aunque no rompe por completo con la lógica patriarcal, evidencia un límite, un “hasta 

aquí”. Se trata de un acto pequeño en apariencia, pero profundo en significado: una señal de que comienza 

a recuperar un tiempo propio, una decisión propia y un lugar propio. 

Y quizá, si estos gestos continúan multiplicándose, la maleta pueda, poco a poco, recuperar su brillo y 

comenzar a utilizarse de otras maneras, más amplias y diversas; una maleta que, al ser atendida por quienes 

la llevan, deja de ser un peso para convertirse en un tiempo propio. 

5.2.4 ¿De dónde venimos con la maleta?: La memoria 

Al revisar los bolsillos interiores de la maleta, encontramos antiguas fotografías arrugadas por el tiempo: 

imágenes que nos permiten asomarnos a aquello que nos antecede y aún nos acompaña. Nos enlazan con 

nuestras antepasadas. Con nuestro territorio. Con nuestro origen. Un origen que es único e irrepetible. De 

esta manera, al contemplar estas fotografías, comprendemos las raíces de nuestro recorrido: nuestra 

memoria. Julieta Paredes (2010), expone que “la memoria nos habla de dónde venimos, qué problemas, qué 

luchas se dieron en medio, cómo así las mujeres estamos donde estamos”. A continuación, observamos las 

fotografías de cerca. 

En una de ellas, encontramos palabras en quechua: una riqueza inmensa que forma parte esencial de la 

identidad cultural de la zona. Agua sostiene que es un idioma inclusivo y, al mismo tiempo, Fuego lo 

defiende y lo reivindica en cada espacio del pódcast como una herencia que merece ser preservada: en todos 

los episodios saluda en quechua. Sin embargo, sus testimonios muestran la contradicción que se vive en la 

comunidad: hablar quechua, para muchas personas, significa ser “menos”, estar por debajo, no saber. Así, 

se aprecia cómo un idioma que protege y da sentido puede, a la vez, ser usado como generador de 

desigualdad.  



21 

 

Otra fotografía evoca a madres, abuelas y bisabuelas que nos precedieron. Su presencia recuerda que 

venimos de mujeres que organizaron la comunidad, criaron, sembraron, curaron y transmitieron saberes. 

Esta imagen nos recuerda que la maleta que llevamos hoy es heredada. 

Entre todas, destaca una fotografía muy oscura; apenas tiene color. En ella, aparecen ciertas problemáticas 

de la comunidad. Si escuchamos el testimonio de Fuego, esa fotografía también podría hacerse en la 

actualidad. Vamos a examinarla. En el primer plano, aparece un hombre mirando a la cámara con seguridad 

mientras sostiene una botella de alcohol en la mano. Sin duda, en esta zona, el alcoholismo es una constante 

y un patrón que se repite. Fuego habla de este problema como el principal del distrito y, en la historia de 

Aire, el consumo de alcohol por parte de su marido, de su padre y de su suegro, conlleva situaciones de 

violencia extrema. En otros casos, en palabras de Fuego, deriva en embarazos no deseados, niños y niñas 

abandonados/as, peleas y, por desgracia, un largo etcétera. En la fotografía, junto al señor, aparece otro que 

sujeta sonriente y con fuerza el brazo de una mujer. Violencia. Física. Psicológica. Sexual. Económica. 

Violencia normalizada y, en numerosas ocasiones, silenciada. Aire, desde su experiencia, relata cómo sufrió 

violencia por parte de su marido durante más de treinta años. Durante este tiempo respondió desde el 

silencio y el miedo: ciertos patrones de conducta heredados, le enseñaron a soportar, esperar y justificar: 

“Tenía que actuar con respeto”, “pensaba que iba a recapacitar, éramos jóvenes… yo era pasiva”.  

Y, la última foto, muestra a un grupo de mujeres en el campo realizando diversas actividades: unas tejen, 

otras cultivan, otras charlan pausadamente…Las palabras de Fuego nos trasladan a esta imagen y nos 

recuerdan la necesidad de reivindicar los saberes de las ancestras: tejer, cultivar, preparar la tierra, honrar 

los ciclos, realizar rituales... Estos saberes, estas fotografías y, en definitiva, esta maleta, nos cuentan de 

dónde venimos, pero también nos iluminan hacia dónde podemos caminar. 

5.2.5 ¿Hacia dónde vamos con la maleta?: El movimiento 

Por último, entre todo lo anteriormente mencionado, encontramos un mapa: nuestro destino, el lugar por el 

que queremos caminar. Julieta Paredes (2010), enuncia que “el movimiento nos da la sensación de estar 

vivas y proyectando la vida”. Por ello, en este apartado, cogemos la maleta y comenzamos a movernos.  

El primer camino nos conduce a un espacio en el que las mujeres se reconocen como sujetas políticas 

capaces de transformar su entorno. Aire, Fuego y Agua, mantienen que sus acciones y decisiones están muy 

marcadas por los procesos que atraviesan colectivamente desde la sororidad. Por eso, su caminar -y el de 

todas- solo cobra sentido y fuerza cuando se recorre desde la sororidad y desde la acción colectiva. Las tres 

mencionan la importancia de la unión, del compartir aprendizajes, del mantenerse unidas y, su pertenencia 

a diferentes grupos y, especialmente, su presencia en la Asociación de Mujeres, es un claro ejemplo de ello. 



22 

 

Todas ellas reconocen que, la Asociación de Mujeres, les permite enlazar estrategias, sostenerse unas a 

otras y construir redes que convierten la idea de “mujeres en una comunidad” en “mujeres en comunidad”, 

abiertas a relacionarse con otras organizaciones, instituciones y territorios. Resulta muy inspirador escuchar 

sus experiencias en diferentes pasantías y observar cómo han conectado con otros grupos de mujeres y han 

compartido experiencias juntas. En palabras de Julieta Paredes (2010), es en ese entramado relacional donde 

el movimiento se vuelve lugar de vida, donde se proyectan los sueños y donde las decisiones colectivas 

adquieren su potencial transformador. 

No obstante, hablar de movimiento también exige caminar por el camino de los límites que impone un 

sistema de justicia que, para muchas mujeres de estas comunidades, simplemente no existe. Agua y Aire lo 

expresan con claridad cuando cuentan que, al no conocer las leyes, “te pasean, te piden plata”, convirtiendo 

cada intento de denuncia en un recorrido desgastante donde la violencia se minimiza o directamente se 

desestima. De este modo, la justicia institucional reproduce la estructura patriarcal: una justicia que no 

escucha, que no protege, que no cree. Sin duda, uno de los caminos más complejos y que más precisan de 

movimiento. Movimiento en el sentido explícito de la palabra y movimientos sociales, luchas, que generen 

un impacto en las políticas del país.   

Por último, en mitad de estas luchas, se dibuja un camino bonito y esperanzador: el camino de los sueños. 

Aire, Agua y Fuego tienen sueños que nacen del deseo profundo de un futuro diferente. Sueñan con generar 

trabajo para las próximas generaciones, con unir fuerzas y agruparse -acuerparse en palabras de Lorena 

Cabnal- para emprender proyectos que fortalezcan a la comunidad. También sueñan con compartir 

aprendizajes, trabajar juntas, crear espacios de formación donde participen tanto varones como mujeres 

para construir una comunidad más igualitaria y consciente. Estos sueños no son abstractos; funcionan como 

una brújula política que orienta los pasos de la maleta que llevan consigo y que desean entregar -más ligera, 

más justa, y más suya- a quienes están por llegar. 

5.3 Reflexión final 

El análisis de las voces que encontramos en la maleta, revela un entramado complejo de opresiones y 

resistencias que configuran la vida de las mujeres del distrito de Ocongate. A través de sus relatos, se 

evidencia cómo el patriarcado se manifiesta material y simbólicamente en cada dimensión: desde los 

cuerpos vulnerados y los espacios restringidos, hasta los tiempos expropiados, las memorias silenciadas y 

los movimientos condicionados por estructuras de poder. Sin embargo, también aparece una fuerza común: 

las mujeres reorganizan la maleta, cuestionan lo que pesa, resignifican lo que heredan y ensanchan el 

camino por el que se mueven. Sus voces muestran un tránsito desde la naturalización de la desigualdad 



23 

 

hacia la conciencia crítica, desde la carga individual hacia el acuerpamiento colectivo, desde el silencio 

hacia la palabra política. El análisis expone, en suma, que allí donde el patriarcado deja heridas, el 

feminismo comunitario abre oportunidades de transformación. En palabras de Julieta Paredes (2010), desde 

aquí, desde nuestro cuerpo y nuestro territorio, invitamos a mujeres y hombres feministas a practicar la 

desobediencia: “desobedecer aquellas normas patriarcales que han restringido y vigilado nuestros cuerpos, 

nuestros espacios y nuestros tiempos y que han impregnado de machismo nuestros movimientos y 

organizaciones”. Recuperemos una memoria en la que mujeres y hombres reconozcamos que nacimos 

diferentes pero iguales para vivir en comunidad. 

6. CONCLUSIONES 

El presente trabajo evidencia que la vida de las mujeres rurales de Ocongate está profundamente atravesada 

por estructuras patriarcales y coloniales que limitan su presencia en los espacios comunitarios, políticos y 

económicos. Las desigualdades de género se entrelazan con la ruralidad, la pobreza o el racismo 

configurando un escenario en el que las mujeres asumen excesivas responsabilidades y normalizan 

situaciones de violencia que repercuten directamente en su autonomía y en su posibilidad de ejercer 

ciudadanía plena. El análisis realizado muestra que estas condiciones no son aisladas, sino estructurales, y 

que se sostienen mediante discursos y prácticas del día a día. 

Además, el trabajo confirma que las prácticas del feminismo comunitario permiten comprender la realidad 

y fortalecer estrategias de resistencia y organización. La experiencia muestra que, pese a la persistencia de 

un sistema hegemónico que deslegitima y subordina a las mujeres, ellas trazan nuevos caminos que sacan 

a la luz su resistencia histórica. En sus experiencias de vida se percibe una evolución desde posiciones 

patriarcales heredadas hacia decisiones más conscientes que desafían lo social e históricamente impuesto y 

que abren paso a nuevas formas de participación. No obstante, estos avances siguen siendo frágiles en un 

contexto en el que el poder judicial es excluyente y corrupto, la violencia continúa normalizándose y el 

acceso a la educación, a la salud o a la información sigue siendo desigual. 

El proceso participativo del pódcast subraya el potencial transformador que emerge cuando las mujeres 

pueden narrarse, reconocerse y escucharse mutuamente. La palabra compartida es una herramienta de apoyo 

y, también, un acto político mediante el cual nombran lo que les ocurre, identifican las injusticias que 

atraviesan y proyectan alternativas colectivas. Así, el pódcast como metodología, resulta profundamente 

significativo por su capacidad de generar un espacio participativo que es seguro, horizontal y de confianza 

y en el que las mujeres pueden compartir y narrar sus experiencias abiertamente en primera persona. Este 

impacto no se limita únicamente a las mujeres participantes, sino que se proyecta hacia la comunidad en su 

conjunto: el pódcast se convierte en un recurso accesible que actúa como un referente poderoso para otras 



24 

 

mujeres, ofreciendo voces que interpelan, conmueven y generan identificación. Voces que permiten 

reconocerse en las experiencias ajenas, romper silencios y cuestionar desigualdades normalizadas. De esta 

manera, el pódcast acompaña, impulsa, moviliza y fortalece la posibilidad de que más mujeres se animen a 

dar pasos hacia la acción. Además, la página web integra un Padlet en el que todas pueden sumarse y 

compartir experiencias, materiales, reflexiones… un espacio adicional, co-creado que amplía el alcance del 

trabajo y sostiene la red entre mujeres más allá del propio pódcast. Personalmente, esta metodología 

también supone revisar mi propia maleta: realizar una revisión crítica, sacar lo que pesa y hacer espacio 

para que entren otras voces. Voces que narran. Voces que inspiran. Voces que sufren. Voces que comparten. 

Voces que transforman. Sus voces. Se trata de una vivencia de escucha profunda que construye y que va 

mucho más allá. En el compartir, en el encuentro, hemos tejido una nueva red de apoyo y de amistad. Una 

red que nos acompaña como ese equipaje ligero pero imprescindible que llevamos cerca del corazón.  

Este trabajo evoca diversas sensaciones. Desde mi punto de vista, se pueden asemejar con las sensaciones 

del despegue, del vuelo y del aterrizaje de un avión. Subidas y bajadas. Bajadas y subidas. Y, en ocasiones, 

con turbulencias. Al subir al avión, puede surgir el miedo, la incertidumbre o la sensación de pérdida de 

control, al igual que en las historias del pódcast, la violencia, la desigualdad o la desprotección institucional. 

Durante el vuelo, puede aparecer el disfrute y la posibilidad de mirar el horizonte desde otro lugar: sentir 

la libertad que nace cuando las mujeres se acompañan y fortalecen su conciencia, avanzando juntas con 

decisiones más autónomas y colectivas. Y, finalmente, en el aterrizaje, puede volver la incertidumbre: 

preguntarnos si llegaremos al destino deseado o si será seguro. En ese trayecto, la maleta viaja con nosotras. 

Aunque, como hemos analizado, está cargada de historias, opresiones y silencios, poco a poco, las mujeres 

pueden empezar a decidir qué permanece dentro y qué ya no necesitan cargar; una forma de afirmar que el 

rumbo del viaje -y el contenido de la maleta- puede ser cada vez más propio, más consciente y más libre. 

 

 

 

 

 

 

 

 



25 

 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Alvarado, Mariana (2024). Feminismos comunitarios y epistemologías indígenas en la voz de Aura 

Cumes. Corpus. Archivos virtuales de la alteridad americana, 14 (1).  

Barrientos Silva, Violeta & Muñoz Cabrejo, Fanni. (2014). Un bosquejo del feminismo/s peruano/s: los 

múltiples desafíos. Revista Estudos Feministas, 22(02), 637-645. 

Cabnal, Lorena (2010). Acercamiento a la construcción de la propuesta de pensamiento epistémico de las 

mujeres indígenas feministas comunitarias de Abya Yala. Momento de paro Tiempo de Rebelión, 116(3), 

14-17. 

Cabnal, Lorena (2017). TZK'AT, Red de sanadoras ancestrales del feminismo comunitario desde Iximulew-

Guatemala. Ecología política, 98-102. 

Camps, Ferrán (2000). Participación comunitaria y gestión alternativa de conflictos. Cuadernos de trabajo 

social, 13(0214-0314), 231-251. 

CEPAL (Comisión Económica para América Latina y el Caribe) (2023). Porcentaje de población indígena 

por área de residencia. Recuperado de: https://statistics.cepal.org/portal/pueblos-indigenas-

afrodescendientes/indicators.html?lang=es  

CELADE (Centro Latinoamericano y Caribeño de Demografía Mujeres indígenas en América Latina) 

(2013). Dinámicas demográficas y sociales en el marco de los derechos humanos. División de Población y 

División de Asuntos de Género de la CEPAL. Recuperado de: 

https://centroderecursos.cultura.pe/sites/default/files/rb/pdf/Mujeres%20indigenas%20en%20America%2

0Latina%20Dinamicas%20demograficas%20y%20sociales%20en%20el%20marco%20de%20los%20ddh

h.pdf?utm_source=chatgpt.com  

City Population (2000). Population statistics for countries, administrative divisions, cities, urban areas and 

agglomerations. Interactive maps and charts. Recuperado de: 

https://www.citypopulation.de/en/peru/cusco/admin/quispicanchi/081210__ocongate/  

Crenshaw, Kimberly. (1989). Demarginalizing the intersection of race and sex: A black feminist critique 

of antidiscrimination doctrine, feminist theory and antiracist politics. In Feminist legal theories (pp. 23-

51). Routledge. 

https://statistics.cepal.org/portal/pueblos-indigenas-afrodescendientes/indicators.html?lang=es
https://statistics.cepal.org/portal/pueblos-indigenas-afrodescendientes/indicators.html?lang=es
https://centroderecursos.cultura.pe/sites/default/files/rb/pdf/Mujeres%20indigenas%20en%20America%20Latina%20Dinamicas%20demograficas%20y%20sociales%20en%20el%20marco%20de%20los%20ddhh.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://centroderecursos.cultura.pe/sites/default/files/rb/pdf/Mujeres%20indigenas%20en%20America%20Latina%20Dinamicas%20demograficas%20y%20sociales%20en%20el%20marco%20de%20los%20ddhh.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://centroderecursos.cultura.pe/sites/default/files/rb/pdf/Mujeres%20indigenas%20en%20America%20Latina%20Dinamicas%20demograficas%20y%20sociales%20en%20el%20marco%20de%20los%20ddhh.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://www.citypopulation.de/en/peru/cusco/admin/quispicanchi/081210__ocongate/


26 

 

Instituto Nacional de Estadística e Informática [INEI]. (2023). Situación de la mujer rural 2022. 

Recuperado de: https://cdn.www.gob.pe/uploads/document/file/5689404/5052253-situacion-de-la-mujer-

rural-2022.pdf?v=1705424747  

Kirkwood, Julieta (2019). Los nudos de la sabiduría feminista. (Después del II Encuentro Feminista 

Latinoamericano y del Caribe, Lima 1983). Cuyo, 36(2), 187-209. 

Leyens, Stephan, del Castillo, Isabel & Pugley, Deborah (2020). Ocongate hacia el siglo XXI. Desafíos 

comunitarios y responsabilidad social universitaria en los Andes. CBC Editor. 

Lugones, María (2008). Colonialidad y género. Tabula rasa, (9), 73-102. 

Mohanty, Chandra Talpade (2008). Bajo los Ojos de Occidente: Feminismo Académico y Discursos 

Coloniales. En: Suárez Navaz, Liliana y Hernández Castillo, Rosalva Aída (eds). Descolonizando el 

feminismo. Teorías y prácticas desde los márgenes (pp. 112-161). Madrid: Cátedra. 

Montero, Maritza (2004). Introducción a la Psicología Comunitaria, Desarrollo, concepto y procesos. 

Buenos Aires: Editorial Paidós. 

Noa Alfaro, Rosa Alicia (2018). Participación comunitaria de mujeres en una comunidad rural de 

Ayacucho. 

Paredes, Julieta (2010). Hilando fino desde el feminismo indígena comunitario. Aproximaciones críticas a 

las prácticas teóricas políticas del feminismo latinoamericano, 1, 117-120. 

Paredes, Julieta (2015). Despatriarcalización. Una respuesta categórica del feminismo comunitario 

(descolonizando la vida). Bolivian Studies Journal, 100-115. 

Paredes, Julieta, et al. (2021). Feminismo comunitario de Abya Yala. 

Pautassi, Laura C. (2007). El cuidado como cuestión social desde un enfoque de derechos (No. 5809). 

Naciones Unidas Comisión Económica para América Latina y el Caribe (CEPAL). 

Peralta Lovo, Cruz Zeneyda. (2015). La equidad de género en la toma de decisiones a nivel de la Unidad 

de Producción Agropecuaria y de la Comunidad de Nandarola. Municipio de Nandaime (2013-

2014) (Doctoral dissertation, Universidad Nacional Agraria). 

https://cdn.www.gob.pe/uploads/document/file/5689404/5052253-situacion-de-la-mujer-rural-2022.pdf?v=1705424747
https://cdn.www.gob.pe/uploads/document/file/5689404/5052253-situacion-de-la-mujer-rural-2022.pdf?v=1705424747


27 

 

Patiño, Milena (2020). Apuntes sobre un feminismo comunitario: Desde la experiencia de Lorena 

Cabnal. Ponencia presentada en el coloquio doctoral del programa de doctorado en filosofía de la 

Universidad de los Andes, Colombia. 

Vargas, Virginia (2008). Feminismos en América Latina: Su aporte a la política y a la democracia.  

Zambrano, Gustavo & Uchuypoma, Diego (2015). Intersectando desigualdades: participación política de 

mujeres indígenas a nivel subnacional en el Perú. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



www.hegoa.ehu.eus


