
285Revista de Fomento Social 80/3 (2025), 285-305

ISSN 0015 6043

ESTUDIOS

La paz, condición y medio para un desarrollo humano, 
integral y sostenible

María Jesús Luna Serreta1

Resumen: El presente artículo propone considerar la paz como condición y medio fundamental 
para un desarrollo humano, integral y sostenible. A partir del concepto de paz positiva de 
Johan Galtung, se plantea que la paz no se limita a la ausencia de guerra, sino que requiere 
abordar las violencias estructurales, culturales y simbólicas que perpetúan la desigualdad y 
la injusticia. En un contexto marcado por la remilitarización global y el debilitamiento de la 
cooperación internacional, se subraya la necesidad de incorporar la Cultura de Paz en las 
políticas públicas y en las estrategias de desarrollo. El análisis destaca la relevancia del ODS 
16 como eje transversal de la Agenda 2030 y del enfoque de triple nexo (acción humanitaria, 
desarrollo y paz) como marco operativo para promover el desarrollo y la construcción de paz 
y proporciona una hoja de ruta con estrategias y herramientas para hacerlo posible. 

Palabras clave: Violencia directa, estructural y simbólica. Paz positiva. Paz sostenible. 
Objetivo de Desarrollo sostenible 16. Enfoque de triple nexo. Cultura de Paz.

1 Directora, Fundación Seminario de Investigación para la Paz, fundacionsip@seipaz.org

Peace, a condition and means for 
human, integral and sustainable 
development

Abstract: This article proposes considering 
peace as a fundamental condition and 
means for human, integral and sustainable 
development. Based on Johan Galtung’s 
concept of positive peace, it argues that 
peace is not limited to the absence of war, 
but requires addressing the structural, cultural 

La paix, condition et moyen pour un 
développement humain, intégral et 
durable

Résumé : Le présent article propose de 
considérer la paix comme une condition et un 
moyen fondamental pour un développement 
humain, intégral et durable. Partant du 
concept de paix positive de Johan Galtung, 
il est avancé que la paix ne se limite pas à 
l’absence de guerre, mais qu’elle nécessite 



286

La paz, condición y medio para un desarrollo humano, integral y sostenible

ESTUDIOS

1. Introducción

En los últimos años la guerra está en la primera plana, si bien solo algunas de las 
guerras activas en el mundo, concretamente Ucrania y Gaza. La guerra real o la 
posible, que a veces parece incluso la deseada, ha generado un cambio total de las 
prioridades, las políticas y los estados de ánimo, una llamada a prepararse para la 
guerra, a identificar a los enemigos y las amenazas, a invertir en armas.

El desarrollo ha quedado opacado, abandonado, y los discursos anticooperación se 
extienden sin rubor. Parece fácil defender el abandono de los millones de pobres en 
el mundo, de los cientos de miles de refugiados y víctimas de las violencias; incluso 
proporciona réditos políticos. Las campañas contra la agenda común de los Objetivos de 
Desarrollo Sostenible calan en amplios sectores de la sociedad que ven la solidaridad 
y la responsabilidad como amenazas a sus economías o a su propia existencia. De esta 
manera se justifican los recortes de los fondos y el cierre de agencias de cooperación. 
También se genera una narrativa, un llamamiento a desentenderse de los problemas 
globales, como si la globalización fuera una opción y no una realidad insoslayable.

and symbolic violence that perpetuates 
inequality and injustice. In a context marked 
by global remilitarisation and the weakening 
of international cooperation, it stresses the 
need to incorporate the Culture of Peace into 
public policies and development strategies. 
The analysis highlights the relevance of SDG 
16 as a cross-cutting theme of the 2030 
Agenda and the triple nexus approach 
(humanitarian action, development and 
peace) as an operational framework for 
promoting development and peacebuilding, 
and provides a roadmap with strategies and 
tools to make this possible.

Keywords: Direct, structural and symbolic 
violence. Positive peace. Sustainable peace. 
Sustainable Development Goal 16. Triple nexus 
approach. Culture of Peace.

de s’attaquer aux violences structurelles, 
culturelles et symboliques qui perpétuent les 
inégalités et les injustices. Dans un contexte 
marqué par la remilitarisation mondiale 
et l’af faiblissement de la coopération 
internationale, la nécessité d’intégrer la culture 
de la paix dans les politiques publiques et les 
stratégies de développement est soulignée. 
L’analyse souligne l’importance de l’ODD 
16 en tant qu’axe transversal de l’Agenda 
2030 et de l’approche du triple lien (action 
humanitaire, développement et paix) en tant 
que cadre opérationnel pour promouvoir le 
développement et la construction de la paix, et 
fournit une feuille de route avec des stratégies 
et des outils pour y parvenir.

Mots clés : Violence directe, structurelle et 
symbolique. Paix positive. Paix durable. Objectif 
de développement durable 16. Approche du 
triple lien. Culture de la paix.



287Revista de Fomento Social 80/3 (2025)

María Jesús Luna Serreta

La promoción, construcción y mantenimiento de la paz, la cultura de paz, no 
ha estado nunca en las políticas públicas, más allá de la atención a víctimas de 
determinadas violencias y de acciones concretas desde la política internacional 
en relación con determinados conflictos. Desde 2025 existe en nuestro país la Ley 
de fomento de la educación y la cultura de paz, nunca desarrollada y totalmente 
desconocida. La triple transición que el Gobierno de España planteó después de 
la pandemia hablaba de una transformación económica, ecológica y social, en la 
que la paz no estaba incluida. Y desde luego no ha estado en los presupuestos ni 
lo está en la actualidad. 

Y esto a pesar de nuestros compromisos con las Naciones Unidas que, en su resolución 
53/243, de 13 de septiembre de 1999, estableció un programa de acción, líneas 
estratégicas y medidas a adoptar para promover una cultura de la paz desde distintos 
ámbitos, con especial relevancia del educativo. Posteriormente, el año 2000 se 
proclamó como Año Internacional de la Cultura de Paz, y el período 2000-2010 
como Decenio internacional de una cultura de paz y no violencia. Los estudios de 
paz y la promoción de la cultura de paz han quedado en manos de las entidades 
sociales, la mayor parte de las mismas agrupadas en AIPAZ, la Asociación de Centros 
de Investigación para la Paz de España.

En el debate sobre el incremento del gasto en defensa nadie se ha planteado qué pasa 
con el gasto en paz. Cómo señala Jesús Núñez Villaverde (2024), el incremento del 
número de conflictos armados, de víctimas mortales, de refugiados y desplazados y el 
impacto de la violencia en términos económicos (un 13,5% del PIB mundial), deberían 
llevar a pensar que el esfuerzo para afrontarlos estaría a la altura. Sin embargo, los 
fondos dedicados a la consolidación y mantenimiento de la paz ascienden a 49.600 
millones de dólares, frente a los 2,44 billones empeñados en el gasto militar total.

La paz no es visible, no es noticia ni en lo macro ni en lo micro. Los conflictos armados 
sí lo son. Así como las crisis humanitarias, o la violencia en un centro educativo son 
portada en los medios, no lo son en la misma medida los acuerdos de paz o los ejemplos 
de convivencia pacífica en multitud de contextos. La damos por descontada: la paz 
no interesa a los medios de comunicación, ni a los creadores de opinión. 

Esto, entre otras razones, hace parecer que la paz tampoco sea posible. Así, los que 
nos dedicamos a los estudios de paz somos calificados con frecuencia como ingenuos 
o buenistas, y tenemos que defender no solo que la paz es necesaria, sino también 
que es posible, y que contamos con capacidades y competencias, con experiencias 
y herramientas, y que tenemos cimientos sobre los que construir la paz.



288

La paz, condición y medio para un desarrollo humano, integral y sostenible

ESTUDIOS

La paz no solo es necesaria y posible para preservar las vidas: es la condición y el 
medio donde se hace posible un desarrollo humano, integral y sostenible. La paz 
y el desarrollo están necesariamente ligados, siendo una condición para el otro y 
viceversa. El concepto de paz positiva de Johan Galtung rebautizaba a la pobreza 
y la desigualdad como violencia estructural y simbólica. La Coordinadora de ONG 
de España en sus contribuciones al último Plan Director de la Cooperación Española, 
señalaba que alrededor del 88% de la ayuda oficial al desarrollo se destina a países 
y contextos de conflicto, de crisis sociopolítica y conflicto armado o tensión (Escola de 
Cultura de Pau, en preparación) Sin embargo, las cuestiones de paz y de desarrollo 
han discurrido por caminos paralelos, sin encontrarse.

Este artículo quiere profundizar en la necesidad e importancia, y también en la 
factibilidad de los contenidos de paz, en el marco de los procesos de desarrollo 
en general, y de la cooperación para el desarrollo en particular. Comenzamos con 
algunas consideraciones sobre el concepto de paz y su complejidad, y cómo hacerlo 
operativo para la acción. Seguiremos con los datos sobre en qué medida la paz está 
amenazada en nuestro mundo. A continuación, identificamos los requisitos esenciales 
para una paz positiva, entre los que se encuentra el desarrollo. Los últimos apartados, 
más propositivos, están dedicados, respectivamente, a poner el foco en el ODS 16 y 
su contribución al tema que nos ocupa, y al patrimonio de experiencias, estrategias 
y herramientas con las que contamos para construir la paz.

2. ¿Qué paz?

El concepto de paz es más complejo de lo que aparenta y requiere de una serie de 
consideraciones. Johan Galtung, considerado como un pionero en los estudios sobre 
la paz, en 1969 aportó un sesgo positivo a la comprensión de la paz, la violencia 
y los conflictos. Más allá de la identificación de la violencia directa, estructural y 
simbólica de las que hemos hablado en la presentación, su análisis marca una hoja 
de ruta para el trabajo de construcción de la paz.

En su contribución sobre el concepto de paz en el Diccionario de la Existencia, Jesús 
María Alemany (2006) lo expresa de este modo:

La consecución de la paz no exige la eliminación de los conflictos. Un mundo humano 
es necesariamente un mundo con conflictos a todos los niveles. La disyuntiva no es por 
tanto elegir entre la paz o el conflicto como algunos han pensado, sino entre una forma 
pacífica o una forma violenta de resolución o, mejor, de transformación de conflictos. 
¿Quién puede estar contra la paz, la justicia, la libertad? Nadie discrepa en las grandes 
palabras, o al menos nadie se confesará en tal sentido. Lo que discierne los espíritus no 



289Revista de Fomento Social 80/3 (2025)

María Jesús Luna Serreta

son normalmente los objetivos, sino los caminos o instrumentos para conseguirlos. A ello 
se refería Gandhi cuando aseguraba que la paz no sólo es la meta, sino que también 
es el camino. La tesis de Galtung concluye que el fracaso en la transformación de un 
conflicto (y no el mismo conflicto) es lo que lleva a la violencia y significa al mismo tiempo 
el fracaso en la utilización de la energía positiva que tienen los conflictos humanos con 
fines constructivos (pp. 448-449).

Apunta también cómo, en la evolución del concepto de paz, se pueden identificar 
algunas tendencias significativas: la desmilitarización del concepto, puesto que la paz 
no solo está amenazada por las guerras y tampoco puede conseguirse solamente por 
medios militares; la paz es indivisible en los escenarios macro y micro, en los contextos 
internacionales y el entorno social y hay que construir la paz en todos los escenarios 
a la vez; la seguridad humana, el desarrollo humano y los derechos humanos vinculan 
ambos escenarios; el largo y el corto plazo, dado que construir la paz requiere una 
mirada al horizonte, puesto que los cambios culturales son lentos, pero sin dejar de 
atender los retos de cada día; su carácter procesual, ya que la paz no se consigue de 
una vez para siempre, sino que se trata de una meta dinámica que exige un esfuerzo 
permanente, como señalan V. Martínez Guzmán (2001), F. Muñoz (2000) y J. Bada 
(2000) que prefieren hablar de “paces” y de “paz imperfecta”. 

Dos factores que han aparecido recientemente operan en la relación entre conflictos, 
violencia y paz. Se trata de la identidad y la religión, que configuran un nuevo tipo 
de conflictos, generalmente en el interior de los Estados y las sociedades, con un 
fuerte componente identitario y no tanto ideológico. No buscan convencer sino la 
afirmación contra el otro; son excluyentes y con frecuencia deshumanizan al otro 
como paso previo a su eliminación, en algunos casos con una crueldad desmesurada. 
En consecuencia, la construcción de la paz requiere el encuentro entre culturas y el 
diálogo interreligioso.

La irrupción de las consecuencias del cambio climático y la conciencia sobre sus causas 
han traído la paz holística, que incluye la paz con nosotros mismos, con los otros y 
con la naturaleza. En el informe “Nuestra Agenda Común”, el secretario general de 
las Naciones Unidas introducía el más reciente concepto: la paz sostenible; es decir, 
la paz solo es posible con respeto a los derechos humanos, al desarrollo, la justicia y 
la participación ciudadana. Se introduce una perspectiva de largo plazo, que aborda 
las causas, no solo los síntomas, que integra el desarrollo sostenible, que promueve la 
justicia y los derechos humanos, mejora la gobernanza y la democracia, y finalmente 
posibilita la reconciliación, la reparación a las víctimas y la convivencia. Y va más 
allá recuperando el debate sobre la paz como derecho humano.



290

La paz, condición y medio para un desarrollo humano, integral y sostenible

ESTUDIOS

3. La paz amenazada

Como ya se ha señalado, la paz no solo está amenazada por los conflictos armados, 
o por las distintas formas de violencia directa. Las contribuciones a los estudios 
sobre la paz del sociólogo noruego Johan Galtung (1998) identificaron, entre otros 
esquemas de análisis, el triángulo de la violencia. La violencia directa es la visible 
—el vértice superior del triángulo—, pero en su base están la violencia estructural, 
unas condiciones de vida que impiden la satisfacción de las necesidades básicas, y 
la violencia cultural o simbólica, que justifica la perpetuación de la desigualdad y la 
violencia, y legitima las anteriores. 

En cuanto a las violencias directas, identificamos diversos escenarios: situaciones de 
guerra, conflictos armados, grupos armados, actos terroristas, represión por parte 
del Estado, persecución de la disidencia, criminalización de organizaciones y de 
defensores de los derechos humanos, reducción del espacio cívico, entre otras. También 
encontramos violencia de género en muy altos porcentajes, violencia contra menores 
y altas tasas de delincuencia con su consiguiente violencia, en todos los casos con 
alta incidencia en los contextos de pobreza descritos más adelante. 

En el primer grupo de situaciones, según el Informe Alerta de la Escola de Cultura de 
Pau (2025) el número de conflictos armados y escenarios de tensión aumentan cada 
año. En 2024 se ha alcanzado la cifra más alta en 12 años, más de la mitad de los 
mismos de alta intensidad con graves consecuencias por su letalidad e impacto sobre 
la seguridad humana. También se constata el incremento de los niveles de violencia, 
del número de civiles muertos en conflictos armados y del número de desplazados, 
que se ha duplicado en una década.

Las consecuencias se miden en número de víctimas, muertos, heridos, huérfanos…; 
el impacto sobre el territorio en términos de destrucción de la naturaleza y las 
infraestructuras; sobre la seguridad humana, con consecuencias como población 
desplazada, violencia sexual y de género; inseguridad alimentaria; impacto en la 
salud mental; en el tejido social, por la disrupción de servicios básicos como el sistema 
educativo, sanitario y de protección social. Todas ellas suponen una grave y masiva 
vulneración de derechos de la población civil.

Hablamos de conflictos armados de naturaleza multicausal, por cuestionamiento del 
sistema político, económico, social o ideológico, y disputas sobre las políticas internas o 
internacionales de los gobiernos. Nos encontramos con actores armados con agendas 
políticas, en ocasiones de inspiración religiosa a partir de una particular interpretación 
de los preceptos. En algunos casos, insurgencias por opciones ideológicas, luchas 



291Revista de Fomento Social 80/3 (2025)

María Jesús Luna Serreta

por erosionar o acceder al poder, por la instalación de gobiernos rivales, disputas 
por demandas identitarias y o de autogobierno, y control de territorios y en mayor 
medida de recursos. En todos los casos se produce una perpetuación de la violencia 
a través de las economías de guerra. 

En el informe anual del secretario general sobre la protección de civiles en conflictos 
armados, la Organización de las Naciones Unidas (ONU 2024), alertaba de una 
situación “rotundamente nefasta” por el incumplimiento sistemático del Derecho 
internacional humanitario y los derechos humanos. El incremento de víctimas civiles 
en 2023 se cifró en un aumento del 22% con respecto a 2022, el número de mujeres 
muertas en conflictos armados se multiplicó por dos, y el de niñas y niños fallecidos 
se triplicó en el mismo periodo. Siete de cada diez muertes de civiles registradas se 
produjeron en el marco del conflicto Israel-Palestina, la inmensa mayoría en Gaza. 

También se identifica en el informe Alerta (2025) una tendencia al alza en el número de 
tensiones, altos niveles de movilización política, social o militar y un uso de la violencia 
con una intensidad que no alcanza la de un conflicto armado, normalmente vinculadas 
a demandas de autodeterminación y autogobierno, o aspiraciones identitarias, la 
oposición al sistema político, económico, social o ideológico de un Estado, o a la 
política interna o internacional de un gobierno, lo que en ambos casos motiva la lucha 
para acceder —o erosionar— al poder o al control de los recursos o del territorio.

Respecto a la violencia estructural, tomamos los datos del Índice de Pobreza 
Multidimensional (IPM) 2024. En el mismo se señala que 1.100 millones de personas 
viven en la pobreza extrema. Más de la mitad son niños menores de 18 años (584 
millones), que suponen el 27,9 % de los niños comparado con el 13,5 % de los adultos. 
Pobreza que se evidencia en que carecen de servicios sanitarios adecuados (828 
millones), vivienda (886 millones) o combustible para cocinar (998 millones). Más de 
la mitad de los 1.100 millones de personas pobres viven con una persona desnutrida 
en su hogar (637 millones). En Asia meridional, 272 millones de personas pobres 
viven en hogares con al menos una persona desnutrida, y en África subsahariana, 
256 millones. 

El informe publicado de manera conjunta por el Programa de las Naciones Unidas 
para el Desarrollo (PNUD) y Oxford Poverty and Human Development Initiative (OPHI) 
ofrece los datos de una investigación sobre la relación entre los conflictos y la pobreza. 
El 40% de las personas que viven en la pobreza extrema están en países en guerra, 
con fragilidad o escasez de paz: 455 millones de personas. Señala también que la 
tasa de pobreza en los países afectados por conflictos es tres veces mayor que en los 
países que no los padecen, lo que dificulta e incluso revierte los avances conseguidos 



292

La paz, condición y medio para un desarrollo humano, integral y sostenible

ESTUDIOS

en la reducción de la pobreza. Los efectos catastróficos que tienen los conflictos en 
este sentido se manifiestan en mayores carencias en los diez indicadores de pobreza 
multidimensional, como el acceso a electricidad, la nutrición y la mortalidad infantil, 
el acceso al agua y al saneamiento, entre otros. Por otra parte, la reducción de la 
pobreza tiende a progresar más lentamente en los países más afectados por conflictos, 
por lo que las personas pobres en estos escenarios se están quedando atrás. No se 
puede hacer frente a la pobreza sin invertir en la paz. Achim Steiner, administrador 
del PNUD hace un llamamiento para acelerar nuestras acciones para apoyar a estos 
países, para responder a la necesidad de recursos e intervenciones especializadas 
en desarrollo y recuperación temprana, y poder así romper el ciclo de la pobreza y 
las crisis (PNUD, 2024).

La violencia cultural o simbólica es la más invisibilizada del triángulo y menos tenida en 
cuenta. Por otra parte, no contamos con estudios globales sobre la misma, solamente 
en relación con algunos ámbitos como la relacionada con los discursos de odio, las 
cuestiones de género, o la que se produce en el sistema educativo o en las redes sociales. 

Se trata de una violencia oculta y difícil de identificar, incluso para quien la sufre, pero 
muy presente en nuestras interacciones sociales y culturales, y que deja profundas 
heridas. Pierre Bordieu (1977) acuñó el término para referirse a la forma de dominación 
sutil pero eficaz en la reproducción y perpetuación de la desigualdad, los mecanismos 
mediante los cuales se ejerce el poder y la dominación a través de símbolos, significados, 
representaciones culturales y valores que se imponen y terminan por ser aceptados 
como naturales y legítimos por quienes los padecen. Afecta a la percepción que las 
personas tienen de sí mismas y de los demás, y se transmite a través de los procesos 
de socialización en la familia, el sistema educativo, los medios de comunicación y 
las prácticas culturales. El racismo institucional es una forma sistemática de violencia 
simbólica a través de prácticas administrativas y legales que perpetúan la discriminación 
y limitan el acceso a oportunidades y recursos.

Una de sus características más significativas es la internalización de la opresión por 
parte de los grupos o individuos que la sufren, con lo que también participan en su 
perpetuación. Se trata de una complicidad inconsciente que funciona a través de 
estereotipos, prejuicios, simplificación y generalización, invisibilidad, falsas creencias, 
representaciones sesgadas de género, raza, clase y otras categorías sociales, incluso 
la deshumanización de grupos o colectivos a través de mecanismos que la psicología 
social ha identificado con claridad2.

2 Recomendamos al respecto el trabajo de María Prieto, descrito, entre otras obras en el libro colectivo 
Ruanda se reconcilia (2019).



293Revista de Fomento Social 80/3 (2025)

María Jesús Luna Serreta

Por su especial importancia, hacemos una referencia a la violencia simbólica en redes 
sociales que afecta a distintos grupos vulnerables y de manera especial a las mujeres. 
A través de la difusión de valores que refuerzan la subordinación y la exclusión, 
banalizan la violencia, deshumanizan, causando daños psicológicos y emocionales, 
y legitimando la violencia directa que sufren estos grupos. 

4. Derechos humanos, democracia, desarme y desarrollo en 
la construcción de la paz

En 1992, el entonces secretario general de la organización, Boutros Gali, señalaba 
la necesidad de fortalecer a la mayor brevedad posible los vínculos existentes entre 
las instituciones financieras internacionales y los programas y departamentos de las 
Naciones Unidas que se ocupan del mantenimiento y el establecimiento de la paz, de 
la consolidación de la paz posterior a la solución de los conflictos, de la diplomacia 
preventiva y de la asistencia humanitaria, así como la identificación y el refuerzo 
de aquellas estructuras que permitan consolidar la paz, despierten confianza en la 
población y le den un mayor bienestar. Las experiencias en El Salvador, Camboya 
o Angola habían puesto de manifiesto la importancia de esta interrelación entre 
paz, seguridad y desarrollo económico y social. Esperaba que, a largo plazo, la 
consolidación de la paz hiciera posibles proyectos entre países de desarrollo agrícola, 
aprovechamiento compartido de los recursos hídricos, creación de redes de transporte 
o de intercambio de estudiantes. Se comenzaba a hablar en ese tiempo de un enfoque 
integrado, entendiendo paz y prosperidad como indivisibles. También un enfoque 
integrado de la seguridad, considerando todos sus aspectos, no solo militares, también 
políticos, sociales y económicos. 

El vínculo entre paz y desarrollo, dentro de un marco más amplio, se estableció muy 
pronto en los estudios sobre la paz, desde la perspectiva de la paz positiva. Jesús 
María Alemany (2006) en su entrada sobre Paz, en el Diccionario de la Existencia 
señalaba lo siguiente: 

(…) estudios elaborados por centros de investigación para la paz han acostumbrado a 
referirse a la paz como el progresivo resultado e interacción de las cuatro “D”: desarrollo, 
derechos humanos, democracia y desarme. La ausencia de alguna de estas “D”, a nivel 
personal, social o internacional, equivale a lo que el modelo anterior concebía como violencia 
directa, violencia estructural o violencia cultural. Por ello la paz podría concebirse como el 
proceso de fortalecimiento de cada uno de aquellos factores pedagógicamente señalados 
como “D”. Y las señales de alerta tendrían que ver con la detección de sus carencias o 
amenazas. En esta perspectiva están concebidos los indicadores del Índice de Desarrollo 
Humano de las Naciones Unidas (p. 449).



294

La paz, condición y medio para un desarrollo humano, integral y sostenible

ESTUDIOS

La interacción entre estos factores sigue siendo esencial en la actualidad, todos ellos 
significativamente amenazados en distintos procesos y por las mismas amenazas a 
la paz. En un artículo reciente, Jordi Armadans (2024) señala que la Cumbre del 
Futuro se fundamenta en esta interdependencia y que la seguridad humana requiere 
el concurso de todos. Sin embargo, nos encontramos en un tiempo de remilitarización, 
que concentra recursos y energías muy necesarias para afrontar la desigualdad, el 
cambio climático y la construcción de la paz en gasto de armamento. Los ODS están 
siendo abandonados, más o menos explícitamente, y se han convertido en objeto de 
rechazo. Partidos políticos y distintos colectivos, como los agricultores, han hecho 
de este rechazo a la Agenda 2030 una de sus señas de identidad. Como describe 
Armadans (2024): 

El mundo está en llamas, con una paz maltrecha y con vectores que son consustanciales a una 
buena salud y fortalecimiento de la paz severamente atacados (Derecho internacional), en 
franco retroceso (derechos humanos) o menoscabados (desarrollo sostenible). Es necesaria 
y urgente una rectificación porque, como señala el secretario general en el documento 
“Nueva Agenda de Paz”, “lo que está en juego no es el futuro de las Naciones Unidas, sino 
el de nuestras naciones y el de la humanidad” (p. 38).

La agenda común para la humanidad fue un raro triunfo en un mundo fragmentado, 
y una oportunidad única para transformar el modelo de desarrollo económico, social 
y medioambiental para que sea sostenible, equitativo e inclusivo. Estructurada en los 
siguientes ejes: el planeta, las personas, la prosperidad, la paz y las alianzas. Sin 
embargo, aun estando enunciado como uno de los cinco ejes, la cuestión de la paz 
ha quedado muy opacada, incluso —para algunos expertos— ausente. 

Algunas de sus características pertinentes al tema que nos ocupa son las siguientes: 
su fuerte carácter medioambiental, ligado a la agenda social; la centralidad de la 
desigualdad, entre países y dentro de cada país, y en sus tres dimensiones: económica, 
social y política, considerando también la desigualdad de género; es una propuesta 
multiactor y multinivel, firmada por los Estados que son los responsables últimos de su 
impulso y consecución pero que requiere de la implicación de regiones y municipios, y 
el papel activo de sociedad civil; la necesidad de políticas coherentes con el desarrollo 
sostenible que obliga a una revisión de todas las políticas para su alineamiento con 
la lucha contra la pobreza, la desigualdad y la insostenibilidad; su universalidad: las 
metas acordadas son para todos los países y todos los países deben involucrarse en 
su consecución, tanto en el ámbito interno como en el internacional; las obligaciones 
y objetivos son para todos, aunque las responsabilidades están diferenciadas; su 
integralidad: todos los ODS deben impulsarse a la par, todos están interrelacionados. 
Se trata de una acción integral que busca sinergias, para contribuir positivamente 
a las soluciones de los “asuntos globales sistémicos”, como el cambio climático, las 
migraciones o el avance de los derechos humanos.



295Revista de Fomento Social 80/3 (2025)

María Jesús Luna Serreta

Los objetivos de desarrollo sostenible tienen también sus detractores, que alertan sobre 
la trampa de los indicadores y la tiranía de los datos; sobre que se haya convertido 
en la nueva “religión” del sector de las ONG que acompasan sus acciones a la 
mismas olvidando que se trata de una agenda establecida principalmente por los 
gobiernos, con el riesgo de institucionalizar el trabajo por donantes que controlen los 
movimientos de la sociedad civil; porque peca de etnocentrismo; o porque algunos 
países signatarios son los principales vendedores de armas del mundo.

Dentro de la agenda, el ODS 16, destinado a promover sociedades justas, pacíficas e 
inclusivas, es uno de los menos visibles y desarrollados. De partida hay un desequilibrio 
en la apuesta de los Estados en términos de instituciones, normativas y recursos que 
se dedican para la justicia y la inclusión y los destinados para la paz. 

El ODS 16 tiene una especificidad y rareza particulares. En primer lugar, se trata del 
Objetivo más invisible, más intangible y complejo respecto a los otros, que son mucho 
más concretos. En segundo lugar, podríamos decir que es el hermanito pobre, más bien 
un huérfano, pues el resto cuenta con numerosos actores institucionales, económicos y 
sociales, todo un entramado que siente que ese es su ODS, pero ese no es el caso del 
16. ¿Quién se ocupa de él? Cuando las empresas valoran su contribución a los ODS, el 
16 nunca aparece. Sin embargo, cuando hay crisis, vemos que era lo más importante: 
lo intangible, porque cuando no hay paz todo se resquebraja. La tercera cuestión es 
que cuenta con metas e indicadores trampa: en nuestro país, según el informe de la 
Red Española para el Desarrollo Sostenible, el ODS 16 es el que presenta mejores 
resultados, pero ¿realmente sentimos que nos va tan bien en este objetivo, que en 
este momento nuestra sociedad es tan pacífica? 

En cuarto lugar, son muy distintas las proyecciones según la situación de partida y 
los contextos: en Europa, estamos más cerca de las metas, pero también tenemos 
datos y señales de que la convivencia y la confianza mutua se están rompiendo: 
delitos de odio, fracturas entre países y muros. Los datos también son preocupantes si 
atendemos a la carrera armamentística que hemos comenzado. Finalmente señalamos 
su transversalidad: surgirán conflictos en el marco de los otros ODS, tensiones por 
los recursos, por las consecuencias del cambio climático, como el incremento de la 
población migrante. Será necesario contar con propuestas, con herramientas para 
abordar los conflictos de manera creativa, con alternativas de paz. El ODS 16 está 
relacionado con todos los ODS y es necesario para su realización.



296

La paz, condición y medio para un desarrollo humano, integral y sostenible

ESTUDIOS

5. Construir la paz y el desarrollo sostenible

Hasta ahora hemos planteado en qué medida es necesario acompasar los procesos 
de desarrollo con el trabajo de construcción de paz. Entramos en este apartado en 
la parte más propositiva, en los “cómos”, para los que contamos con instrumentos, 
experiencias y competencias que vamos a tratar de evidenciar. 

5.1. Localizar el ODS 16 en el territorio, y especialmente en el ámbito local

A pesar de las dificultades, no renunciamos a operativizar el ODS 16 y tratar de que 
cumpla su papel. Se ha utilizado la expresión localizar para describir el proceso por 
el que los ODS se llevan a los contextos en los que se van a establecer los objetivos y 
las metas, identificar los medios para su implementación y establecer los indicadores 
concretos para medir el progreso alcanzado. Supone una doble vía para que los 
gobiernos locales, regionales o nacionales contribuyan a los ODS, y también cómo 
los ODS pueden ofrecer un marco para las políticas de desarrollo a esos niveles. En 
este sentido, las ciudades toman un protagonismo particular; en un mundo que se 
urbaniza rápidamente, son un contexto idóneo para localizar la agenda y convertirla 
en una herramienta concreta y eficiente. La propia agenda incluye un objetivo (ODS 
11) sobre ciudades sostenibles y asentamientos urbanos, reconociendo su importante 
papel y su trayectoria en planes estratégicos, en el desarrollo de la Agenda Local 
21, y también su capacidad para articular a diversos actores locales, mejorando la 
apropiación, compromiso y control democráticos sobre la agenda. 

Los procesos se estructuran en cuatro momentos. En primer lugar, en la sensibilización 
para hacer el objetivo comprensible para la ciudadanía, identificar los pasos que 
ya se han dado, proporcionar formación a quienes deben impulsarlo y generar 
articulación entre el tejido social. A continuación, en la incidencia política, ampliando 
esa articulación a las instituciones a las que corresponde actuar, promover procesos de 
consenso, generando confianza y crear estructuras de coordinación y monitoreo. La 
implementación, en tercer lugar, vendrá a partir de los diagnósticos y las prioridades, 
alineando planes locales y regionales, aportando recursos, desarrollando capacidades, 
incorporando los objetivos y metas del ODS en distintos ámbitos como los educativos y 
sociales, los pequeños municipios y en todos aquellos contextos de convivencia en los 
que la construcción de paz sea una necesidad cotidiana. Por último, en la evaluación, 
para ajustar el objetivo a la realidad cambiante y aprender de las experiencias. 

El ODS 16 también tiene una agenda internacional, y su cumplimiento debe desempeñar 
un papel fundamental en la defensa y revitalización del multilateralismo. Como señala 



297Revista de Fomento Social 80/3 (2025)

María Jesús Luna Serreta

el secretario general de las Naciones Unidas en su informe “Nuestra agenda común” 
es necesario un sistema multilateral más sólido, interconectado e inclusivo, cuyo eje 
sea la propia organización para desde ella: promover la paz y prevenir los conflictos; 
impulsar una nueva agenda de paz para reducir los riesgos estratégicos de las armas 
nucleares, la ciberguerra, los sistemas de armas autónomos; reformular las respuestas 
a todas la formas de violencia, invertir en la prevención y la consolidación de la paz, 
incluidos el Fondo para la Consolidación de la Paz y la Comisión de Consolidación 
de la Paz; apoyar las actividades regionales de prevención; centrar las políticas de 
seguridad en las mujeres y en las niñas; promover la utilización pacífica, segura y 
sostenible del espacio ultraterrestre; respetar el Derecho internacional y garantizar 
la justicia. Aun en las precarias condiciones de las Naciones Unidas, es un reto que 
hay que afrontar desde los gobiernos y la sociedad civil.

5.2. El enfoque de triple nexo: desarrollo sostenible, acción humanitaria y 
construcción de paz

En los últimos años, desde el ámbito de la cooperación para el desarrollo, se ha impulsado 
el enfoque de triple nexo, que supone la combinación, coordinación y coherencia de 
la acción humanitaria con proyectos de desarrollo e iniciativas de construcción de 
la paz (Langa Herrero y Rey Marcos, 2023). Se trata de una propuesta de trabajo 
impulsada desde las Naciones Unidas y presentada en la Cumbre Humanitaria Mundial 
de 2016 de Estambul. Francisco Rey, codirector del Instituto de Estudios sobre conflictos 
y Acción Humanitaria, IECAH ha sido uno de los principales estudiosos e impulsores 
de la extensión de este concepto y de su implementación en las estrategias de acción 
humanitaria y de cooperación para el desarrollo. 

En un primer momento se produjo la vinculación entre la acción humanitaria y las 
estrategias de desarrollo con el objetivo de mejorar la coordinación, la eficacia y la 
coherencia entre ambas acciones. Se sustanció en el enfoque VARD (Vinculación entre 
la Ayuda Humanitaria, la Rehabilitación y el Desarrollo) y se fue incorporando como 
estrategia en donantes e instituciones de cooperación. Por otra parte, la Agenda para 
la Humanidad identifica cinco responsabilidades con las que la comunidad internacional 
ha de comprometerse, que incorporan los componentes de paz y desarrollo: prevenir 
los conflictos y ponerles fin; respetar las normas de la guerra; no dejar a nadie atrás; 
trabajar de manera diferente para poner fin a las necesidades; e invertir en humanidad 
(ONU 2016). Como señalan Rey Marcos y Langa Herrero (2023) señalan que:

la acción humanitaria a través de la Agenda para la Humanidad contiene, al menos, la 
conciencia de la existencia de la guerra y sus factores políticos, elementos éstos ausentes 
de los ODS (p. 201).



298

La paz, condición y medio para un desarrollo humano, integral y sostenible

ESTUDIOS

Cuando, en 2016, el secretario general de la ONU planteó el objetivo de “paz 
sostenible”, surgió la necesidad, el desafío, de incorporar el componente de paz en 
este nexo. Se habló entonces de triple nexo, pero nos encontramos con un desequilibrio, 
una pata mucho más frágil, puesto que la cooperación para el desarrollo y la acción 
humanitaria llevan décadas de desarrollo conceptual y metodológico, mientras que 
la construcción de la paz no se ha sistematizado en la misma medida. 

Langa Herrero y Marcos Rey (2023), plantean la incorporación de este componente 
en la matriz de marco lógico, desde el análisis de actores y población objetivo, 
al análisis de problemas, de objetivos, alternativas y estrategias. Las cuestiones 
de paz deben estar en el trabajo de identificación de causas y consecuencias, 
para tener luego sus espacios en la matriz de planificación y poder convertirse en 
fines, propósitos, componentes y, por último, en actividades. Con el tiempo se han 
ido incorporando a este enfoque metodologías sensibles al conflicto y la acción 
sin daño que ya se tenían en cuenta en la cooperación y la acción humanitaria 
cuando había que actuar en contextos de conflicto. Se trata de adecuar la ayuda al 
contexto de violencia que hay que conocer en profundidad, procurar que la ayuda 
no contribuya a su prolongación o intensificación, identificar los componentes de 
la intervención que puedan neutralizar o disminuir los factores que inciden en la 
violencia, y fortalecer los que inciden en una solución no violenta. A estos factores 
se les denomina divisores y conectores.

Sin embargo, estas estrategias son insuficientes para fortalecer esa pata de la 
construcción de paz en el triple nexo: aún tiene que ponerse al día en estrategias y 
metodologías. Y no es por falta de experiencias y recorrido, pero no está sistematizado. 
Se trata de colocar en la mochila de la cooperación las distintas herramientas de la 
construcción de la paz. Una manera de comenzar a hacerlo es identificando lo que 
podemos hacer antes de que los conflictos desemboquen en violencia, durante el 
estallido, y después del mismo. 

En primer lugar, la cuestión de la paz tiene que estar en los diagnósticos. Cuando 
analizamos la realidad y cuando establecemos diagnósticos, hemos de tener claro qué 
mirar y cómo mirar. John Paul Lederach (2006) nos alertaba de esto en su propuesta de 
diálogos improbables, en los que utiliza la metáfora de tejer como arañas y advierte 
que hay que ir con cuidado, porque el investigador que no ve la tela de araña a veces 
la rompe. Tampoco el cooperante, el mediador o quien interviene en un conflicto, ve 
a veces ciertos sistemas o dinámicas y puede afectarlas negativamente. 

Los conflictos señalan problemas y, por tanto, atender los conflictos es una oportunidad 
para identificar y abordar los problemas. Cuando aplicamos una mirada amplia nos 



299Revista de Fomento Social 80/3 (2025)

María Jesús Luna Serreta

encontramos con distintas formas de violencia, y hay que identificar sus raíces: si no 
nos esforzamos por cerrar el grifo, no podremos dejar de achicar agua.

En cooperación para el desarrollo, aprendimos hace tiempo que los diagnósticos 
que solo miran los problemas, las carencias y las dificultades, plantean escenarios 
muy negativos para la acción, y nos impiden identificar los cimientos sobre los que sí 
podemos construir. Además de esas violencias, tenemos que mirar también el patrimonio 
de paz que tienen esas comunidades y que se manifiesta en experiencias, espacios, 
tradiciones, símbolos y dinámicas3. AIPAZ desarrolló hace unos años una Agenda de 
Ciudades de Paz (Barrero Tiscar et al, 2018) en la que son las cartografías de paz 
las que nos ayudan a recorrer e identificar esos espacios y experiencias de paz para 
construir sobre cimientos sólidos (Reyes Gutiérrez, 2021).

Es fundamental que los diagnósticos sean participativos, pero lamentablemente se 
ha abandonado el enfoque de la investigación-acción participativa que sigue siendo 
necesaria, pertinente y útil: procesos transformadores que rompen esa dicotomía de 
sujeto-objeto en la que la comunidad es el objeto de investigación, y nosotros los 
investigadores los sujetos que investigamos a la comunidad. Se trata de “hacer con” 
y “diagnosticar con”; en otras palabras, es necesario favorecer procesos para que el 
análisis de las dificultades, los problemas y las potencialidades se haga conjuntamente. 
Y que sean las propias comunidades las que demanden el tipo de trabajo y apoyo 
que necesitan. Diagnósticos que identifiquen capacidades, espacios de participación, 
contextos de polarización, estructuras, procesos e impactos sociales. 

El segundo bloque de recomendaciones tendría que ver con el fortalecimiento de 
capacidades y generación de condiciones. Vicent Martínez Guzmán (2009), impulsor 
de la filosofía para la paz en España, lo resumía con esta expresión: “somos capaces 
de hacer las paces”. Los seres humanos tenemos capacidades y competencias para 
hacer las paces unos con otros; no tenemos excusa, tenemos responsabilidad y es 
necesario no encubrir esas posibilidades. Los seres humanos somos capaces de 
excluirnos, marginarnos y dañarnos mutuamente, pero también somos capaces de 
cuidarnos mutuamente y afrontar por medios pacíficos los conflictos humanos. Las 
capacidades humanas para hacer las paces son más naturales o, si no se quiere usar 
esta terminología, más básicas u originarias que las capacidades para ejercer la 
violencia, y que son las que han hecho y hacen posible nuestra supervivencia como 

3 Véase Estrategias para la aplicación de la ley aragonesa de cultura de la paz: diagnóstico jurídico y 
cartografía social. Informe del trabajo de investigación realizado en el marco del Premio Ángela López 
Jiménez, otorgado por el Consejo Económico y Social de Aragón. (Arletazz, Giménez Delgado y Luna 
Serreta, 2023).



300

La paz, condición y medio para un desarrollo humano, integral y sostenible

ESTUDIOS

especie. La historia de la humanidad es una historia de cooperación. Como han 
demostrado estudios de antropólogos e historiadores, estamos programados para la 
cooperación y para la ayuda a los otros. Fomentar esa predisposición natural es la 
gran tarea de las sociedades hoy en día. Es necesario definir qué capacidades tienen 
y quiénes son esos colectivos profesionales, grupos, líderes, mujeres, adolescentes, 
entidades sociales o instituciones que desempeñan un papel respecto a los retos de 
la convivencia. Es necesario favorecer que adquieran las capacidades que van a 
necesitar para afrontar los conflictos. 

Respecto a la creación de condiciones para la paz, existe un concepto muy centrado en 
el ámbito educativo, pero que resulta igualmente valioso en otros ámbitos. Paco Cascón 
(2001) lleva años haciendo formación al respecto: se trata de la “provención” que, 
a diferencia de la prevención, no está centrado en la evitación del conflicto, sino que 
tiene que ver con desarrollar las condiciones para que, cuando el conflicto aparezca, 
estemos mejor preparados para afrontarlo. Se trata de crear clima, conocimiento 
mutuo, confianza, aprecio, una comunicación positiva, sistemas adecuados de toma 
de decisiones y estrategias de cooperación. 

En los numerosos proyectos de cooperación para el desarrollo que cuentan con un 
componente educativo, es necesario incorporar la educación para la paz, entendiendo 
que el ámbito educativo no solo comprende los aprendizajes que se adquieren, sino 
también los procesos de socialización del propio proceso educativo. En ambos sentidos 
hay que cuidar los componentes de paz, así como otorgar un papel relevante a la 
educación emocional y a la generación de alternativas en el propio sistema educativo 
para transformar conflictos.

En un tercer momento, cuando nos encontramos en un contexto de conflicto o tensión, 
el trabajo comunitario, tan importante en la cooperación internacional, adquiere una 
nueva dimensión. No solo porque mantiene su protagonismo, sino porque la comunidad 
es también el espacio de recuperación de la convivencia, porque en muchos conflictos 
la polarización y las tensiones suponen una ruptura y es necesario volver a crear lazos 
comunitarios y atender la gestión de las emociones. Las comunidades son los contextos 
en los que se puede trabajar la despolarización, desmontar la imagen del enemigo 
y los discursos de odio. En la mencionada propuesta de John Paul Lederach (2006), 
los diálogos improbables, propone un proceso en el que será necesario identificar 
los anclajes y dar repetidas vueltas hasta generar red, poniendo en valor el papel del 
movimiento y la flexibilidad. La herramienta debe ser la conversación, una conexión 
humana en medio de las brechas y la desconfianza, una conversación circular, no 
jerarquizada, que permita recontextualizar las relaciones y soñar un futuro juntos. 
Además, para que en las comunidades haya herramientas para la transformación de 



301Revista de Fomento Social 80/3 (2025)

María Jesús Luna Serreta

los conflictos sin violencia, es necesario desarrollar herramientas de mediación y de 
conciliación, así como prácticas restaurativas. 

En este momento de la hoja de ruta, es fundamental el trabajo de la diplomacia 
ciudadana, que Ardila (2009) define como la acción de la sociedad civil por la que 
ocupan espacios que han estado reservados a la diplomacia estatal con el objetivo 
de crear opinión, generar consensos, hacer lobby e incidir en la toma de decisiones 
internacionales. Por otra parte, la creación de vínculos de colaboración y comunicación 
entre las organizaciones dedicadas a la incidencia y la cooperación y las organizaciones 
sobre el terreno favorecen el empoderamiento de éstas y la reflexión conjunta.

Finalmente, cuando la violencia se ha producido, cuando no ha podido transformarse 
el conflicto, hay que abordar la recuperación de las relaciones dañadas y trabajar 
en la reconciliación. Con posterioridad al asesinato de los jesuitas de El Salvador, 
el superior José María Tojeira (1996) señaló que lo que tenía que venir después era 
“verdad, justicia y perdón”. Todo el trabajo de escucha, de memoria, el trabajo de las 
comisiones de la verdad, la justicia transicional, todos los procesos de restauración 
son imprescindibles para que las sociedades puedan avanzar sin los limitantes de 
los daños que deja la violencia. Y es necesario hacerlo con un enfoque psicosocial, 
abordar el dolor y el trauma para poder afrontar los retos del desarrollo.

Promover la Cultura de Paz, invertir en paz, debería ser ineludible. Necesitamos 
identificar los modelos culturales operantes y desterrar los mitos que justifican la 
violencia, como que los seres humanos somos violentos por naturaleza; que la violencia 
es inevitable; que es necesaria para alcanzar la justicia social o nuestras metas; que 
el fin justifica los medios; que hay guerras justas; que la violencia es revolucionaria; o 
que si quieres la paz debes prepararte para la guerra. En la misma definición de las 
Naciones Unidas (1998, Resolución A/52/13) se identifican los ámbitos de acción y 
aparecen la educación, el desarrollo económico y social sostenible, el respeto a los 
derechos humanos, la igualdad entre mujeres y hombres, la participación democrática, 
la comprensión, tolerancia y solidaridad, la comunicación participativa y libre 
circulación de información y conocimientos, y la paz y seguridad internacionales. 
Cultivar la paz se convierte en una tarea de todos para la que sabemos que tenemos 
capacidades y competencias, para la que contamos con herramientas, que nos 
convierte en protagonistas y no meros espectadores de la historia de nuestro tiempo, 
que tenemos que hacer con esperanza frente a la cultura del miedo.



302

La paz, condición y medio para un desarrollo humano, integral y sostenible

ESTUDIOS

6. Conclusión

Hemos examinado en estas páginas la multitud de conexiones concretas entre la Paz 
y el Desarrollo y como es una condición para el otro, aunque no se manifiesta en las 
políticas ni de manera generalizada en las prácticas. No es una cuestión de falta de 
diagnósticos que hay de sobra: el problema es la inacción. 

El cambio climático lo agrava además todo, en la medida en qe cada vez habrá 
que prestar mayor atención a los grandes temas que tienen que ver con sus 
efectos imparables. La pelea por la escasez de agua se va a producir en contextos 
internacionales pero también en contextos internos. En momentos de lucha por la 
supervivencia económica en la que se buscan enemigos para descargar el malestar, 
la lucha por el agua va a poner a prueba la convivencia entre vecinos. Por otra parte, 
dadas las crecientes dificultades para subsistir en lugares con frecuentes catástrofes 
climáticas extremas, se está ya produciendo un aumento de las migraciones internas 
o externas que tensan las relaciones entre territorios vecinos, y destruyen el capital 
humano de las zonas que se despueblan. Habría que añadir un tercer factor que 
ya está tensionando las relaciones internacionales: están sufriendo graves daños y 
pérdidas, países que apenas participaron en la generación del calentamiento global. 
El Sur global reclama una justicia climática que no existe; ya hay litigios y habrá más.

Es tiempo de actuar antes de que todo se siga degradando. Pero en lo que respecta a 
Europa, hay una guerra que justifica una nueva carrera de armamentos, que recupera 
la antigua amenaza nuclear, y que nos ha convertido en sociedades más belicistas. 
Abandonados los retos comunes del cambio climático y la justicia global, los recursos, 
talentos y energías están en otro lado.

Hemos tratado de proporcionar argumentos para demostrar que la paz no solo es 
necesaria, sino también posible, que contamos con instrumentos como el OS 16 que 
promueve sociedades justas, pacíficas e inclusivas, y como la cooperación para el 
desarrollo con enfoque de triple nexo. Contamos también con un ingente patrimonio 
de paz, experiencias, estrategias, herramientas con las que podemos fortalecer el 
ámbito de la paz en el nexo, y establecer una hoja de ruta. Recordemos los datos: 
1.100 millones de personas que viven en la pobreza extrema; 455 millones en contextos 
de conflicto armado o escasez de paz. No hay tiempo que perder.



303Revista de Fomento Social 80/3 (2025)

María Jesús Luna Serreta

7. Referencias

Alemany Briz, J. M. (2006). “Paz”. En A. Ortiz-Osés y P. Lanceros (Eds.), Diccionario 
de la existencia. Asuntos relevantes de la vida humana, 448-453, Anthropos.

Ardila, M. (2009). “Actores no gubernamentales y política exterior: a propósito del 
sector académico y el diseño de la política exterior migratoria colombiana”, Colombia 
Internacional, 69, 108-123.

Arlettaz, F., Serreta, L. y Delgado, I. (2024). “Estrategias para la aplicación 
de la ley aragonesa de cultura de la paz: diagnóstico jurídico y cartografía 
social”. Consejo Económico y Social de Aragón. https://www.researchgate.net/
publication/379484425_Estrategias_para_la_aplicacion_de_la_ley_aragonesa_
de_cultura_de_la_paz_diagnostico_juridico_y_cartografia_social 

Armadans, J. (2024). “La construcción de la paz: derechos humanos, desarrollo, desarme 
y seguridad” (CIDOB Report nº 12). CIDOB. https://www.cidob.org/publicaciones/
la-construccion-de-la-paz-derechos-humanos-desarrollo-desarme-y-seguridad/ 

Bada, J. (2000). La Paz y las paces. Zaragoza, Mira Editores/SIP.

Barrero Tiscar, A. [Coord.] (2018). “Ciudades de paz”. Foro mundial sobre las 
violencias urbanas y educación para la convivencia y la paz. AIPAZ y Ayuntamiento 
de Madrid. https://www.ciudadesdepaz.com/wp-content/uploads/libro_digital-
CIUDADES-DE-PAZ.pdf 

Bourdieu, P. y Passeron J.-C. (1977). La reproducción. Elementos para una teoría del 
sistema de enseñanza, Barcelona, Laia.

Cascón Soriano, P. (2001). Educar en y para el conflicto. Cátedra UNESCO sobre 
Paz y Derechos Humanos de la Universidad de Barcelona. https://escolapau.uab.cat/
img/docencia/recurso001.pdf 

Escola de Cultura de Pau (2025). Alerta 2025! Informe sobre conflictos, derechos 
humanos y construcción de paz. Icaria. https://escolapau.uab.cat/img/programas/
alerta/alerta/25/alerta25.pdf 

Ghali, B. B. (1992). Paz, desarrollo, medio ambiente. Comisión Económica para 
América Latina y el Caribe de Naciones Unidas.



304

La paz, condición y medio para un desarrollo humano, integral y sostenible

ESTUDIOS

Galtung, J. (1998). Tras la violencia, 3R: reconstrucción, reconciliación, resolución. 
Afrontando los efectos visibles e invisibles de la guerra y la violencia. Bilbao, Bakeaz. 

Langa Herrero A. y Rey Marcos F. (2023). “La acción sin daño y los proyectos de 
desarrollo: una alternativa práctica de triple nexo”, Revista Española de Desarrollo 
y Cooperación, 50(2), 199-212. https://doi.org/10.5209/redc.87634

Lederach, J. P. (2006). La imaginación moral. El arte y el alma de la construcción de la 
paz. Bakeaz / Gernika Gogoratuz. https://www.gernikagogoratuz.org/wp-content/
uploads/2020/04/RG09-la-imaginacion-moral.pdf 

Martínez Guzmán, V. (2009). Filosofía para hacer las paces. Icaria 

Muñoz, F. (2002). La paz imperfecta. Granada, Universidad de Granada.

Núñez Villaverde, J. A. (2024, 14 de junio). La paz mundial en precario. Real Instituto 
Elcano. https://www.realinstitutoelcano.org/comentarios/la-paz-mundial-en-precario/ 

Organización de las Naciones Unidas (ONU). (2016). Agenda para la humanidad: 
Anexo al informe del Secretario General para la Cumbre Humanitaria Mundial 
(A/70/709). Naciones Unidas. https://agendaforhumanity.org/sites/default/files/
AgendaforHumanity.pdf 

—. (2024). Informe del Secretario General. Protección de los civiles en los conflictos 
armados. (S/2024/385). https://documents.un.org/doc/undoc/gen/n24/110/32/
pdf/n2411032.pdf 

Prieto Ursúa, M., Ordóñez Carabaño, Á., Úcar Ventura, P. y García de Castro Valdés, J. 
(2019). Ruanda se reconcilia: historias de paz y perdón. Mensajero.

Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo. (2024, 17 de octubre). “1.100 
millones de personas viven en situación de pobreza multidimensional y, de estas, 
casi 500 millones se encuentran en contextos de conflicto”. [Comunicado de prensa]. 
https://www.undp.org/es/comunicados-de-prensa/1100-millones-de-personas-viven-
en-situacion-de-pobreza-multidimensional 

Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo (PNUD) e Iniciativa de Pobreza y 
Desarrollo Humano de Oxford (OPHI) (2024). Índice de Pobreza Multidimensional 
Global 2024: Pobreza en medio del conflicto. https://hdr.undp.org/system/files/
documents/hdp-document/mpireport2024en.pdf 



305Revista de Fomento Social 80/3 (2025)

María Jesús Luna Serreta

Reyes Gutiérrez, L. (2021). “Cartografías de paz: historias de nuestras ciudades”. 
Revista Ciudades de Paz, Nº 1. Dirección General de Derechos Humanos, SIBISO, 
Gobierno de la Ciudad de México. https://www.madrid.es/UnidadesDescentralizadas/
RelacionesInternacionales/MadridInternational/Ficheros/No.%201%20Revista%20
Ciudades%20de%20Paz.pdf 

Tojeira, J. M. (1996). “Verdad, justicia, perdón”. ECA Estudios Centroamericanos, 
51(577-578), 1013-1027. https://doi.org/10.51378/eca.v51i577-578.6567


