
Ana María Goetschel, coordinadora

De la sublevación a la participación:
las mujeres en la historia del Ecuador,

siglos XVIII-XX

www.flacsoandes.edu.ec



© 2025 FLACSO Ecuador
Abya-Yala

Impreso en Ecuador, noviembre de 2025

Cuidado de la edición: Editorial FLACSO Ecuador

ISBN: 978-9978-67-755-1 (impreso - FLACSO Ecuador)
ISBN: 978-9978-67-757-5 (pdf - FLACSO Ecuador)
ISBN: 978-9978-67-758-2 (EPUB - FLACSO Ecuador)
ISBN: 978-9942-46-171-1 (impreso - Abya-Yala)
ISBN: 978-9942-46-172-8 (pdf - Abya-Yala)

https://doi.org/10.46546/2025-72foro

FLACSO Ecuador
La Pradera E7-174 y Diego de Almagro, Quito-Ecuador
Telf.: (593-2) 294 6800 Fax: (593-2) 294 6803
www.flacso.edu.ec

Ediciones Abya-Yala
Av. 12 de Octubre N24-22 y Wilson, bloque A
Apartado postal: 17-12-719, Quito, Ecuador
Telf: (593 2) 250 6267 / (593 2) 396 2800
e-mail: editorial@abyayala.org.ec
abyayala.org.ec

Imagen de portada: Margarita Shevchyshena

En la serie Foro se publican obras arbitradas. 

Con el apoyo de la Fundación Rosa Luxemburgo. 

F

De la sublevación a la participación : las mujeres en la historia del 
Ecuador, siglos XVIII-XX / coordinado por Ana María Goetschel.- 
Quito, Ecuador : FLACSO Ecuador : Abya-Yala, 2025
xiii, 351 páginas : figuras, tablas.- (Serie FORO)
ISBN: 9789978677551 (impreso - FLACSO Ecuador)
ISBN: 9789978677575 (pdf - LACSO Ecuador)
ISBN: 9789978677582 (epub - FLACSO Ecuador)
ISBN: 9789942461711 (impreso - Abya-Yala)
ISBN: 9789942461728 (PDF - Abya-Yala)
https://doi.org/10.46546/2025-72foro
HISTORIA DEL ECUADOR ; SIGLOS XVII-XX ; ESTUDIOS 
DE GÉNERO ; MUJERES ; PARTICIPACIÓN POLÍTICA ; 
FEMINISMO ; DERECHOS DE LA MUJER ; HISTORIA DE LA 
EDUCACIÓN ; DERECHOS CIVILES ; CIUDADANÍA ; 
HISTORIA CULTURAL ; HISTORIA SOCIAL ; ECUADOR. 
GOETSCHEL, ANA MARÍA, COORDINADORA
305.42- CDD



Ellas, las supuestamente invisibles, están todavía 
ahí, esperando que alguien las busque con ahínco 

y las devuelva a una vida reencontrada
gracias a la investigación científica.

—María José Vilalta



vii

Índice de contenidos

Abreviaturas y siglas. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             xi

Agradecimientos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              xiii

Introducción:
la historia de las mujeres y los estudios de género 
en el Ecuador como campo de conocimiento. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          1
Ana María Goetschel

Parte I
Sublevaciones y censos en la Colonia
y en la República

Capítulo 1
Las capitanas sublevadas de Otavalo:
violencia y liderazgo en 1777. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     37
Mireya Salgado Gómez

Capítulo 2
Demografía histórica e historia de las mujeres
en la Sierra ecuatoriana, siglos XVIII-XIX. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           56
María José Vilalta



viii

Índice de contenidos

Parte II
Narraciones y representaciones 
en los siglos XIX y XX

Capítulo 3
La Emancipada o el significado de la República
en la vida de las mujeres del siglo XIX. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              85
Rosemarie Terán Najas

Capítulo 4
Maternidad y nación: el discurso autoral
de escritoras ecuatorianas en la primera 
mitad del siglo XX. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            100
Natalia Loza Mayorga

Parte III
Economía, trabajo y educación 
en la primera mitad del siglo XX

Capítulo 5
Hacia la autonomía económica de la mujer casada:
la ley de 1911 y las reformas de los 
años treinta en Ecuador. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        131
Carmen Diana Deere

Capítulo 6
La hegemonía de género y la modernización
de los movimientos obreros, 1895-1938. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           168
Erin E. O’Connor

Capítulo 7
La educación de las mujeres y el laicismo
en la primera mitad del siglo XX. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 197
Ana María Goetschel



ix

Índice de contenidos

Parte IV
Participación política 
durante el siglo XX

Capítulo 8
Militancias de mujeres en las izquierdas:
estrategias, agendas y conflictos, 1938-1966. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        233
Tatiana Salazar Cortez

Capítulo 9
Activismo político femenino en las campañas
presidenciales de 1960 y 1968. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   261
Ximena Sosa C.

Capítulo 10
La emergencia de subjetividades feministas
en Ecuador, 1970-1980. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        297
Gioconda Herrera

Sobre las autoras . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             348



x

Ilustraciones

Figuras

Figura 5.1. Número de mujeres que inscribieron 
su exclusión de bienes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        145

Tablas

Tabla 2.1. Mujeres y hombres en los censos de población antes  
y después de la Independencia. Datos de Toacazo (Ecuador) . . . . . . . . . . . . .            63

Tabla 2.2a. Relación entre mujeres y hombres (Toacazo, 1778-1861). . . . . . . .       65
Tabla 2.2b. Índices de feminidad y masculinidad (Toacazo, 1778-1861) . . . . .    65
Tabla 2.3. Endogamia étnica en la parroquia 

de San Antonio de Toacazo, siglo XVIII. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            68
Tabla 2.4. Endogamia étnica en la parroquia 

de San Antonio de Toacazo, siglo XIX. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             69
Tabla 5.1. Tipo de bien y porcentaje de mujeres que lo excluyeron. . . . . . . . .        148
Tabla 5.2. Forma de adquisición del bien excluido y porcentaje 

de mujeres que mencionaron cada forma. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          149
Tabla 5.3. Cuantía total de los bienes excluidos 

(en sucres, moneda de la época). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 151
Tabla 5.4. Juicios de hombres y mujeres contra 

su pareja pidiendo la separación de bienes, 
por tipo y resultado, de 1938 a 1954 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             156



xi

Abreviaturas y siglas

AFE	 Alianza Femenina Ecuatoriana
AFU	 Alianza Femenina Universitaria
ARNE	 Acción Revolucionaria Nacionalista Ecuatoriana
CAM	 Centro de Apoyo a la Mujer
CEDECO	 Centro de Educación Popular
CEDHU 	 Comisión Ecuménica de Derechos Humanos
CEDOC	 Confederación Ecuatoriana de Organizaciones Clasistas
CEPAM	 Centro Ecuatoriano para la Promoción y Acción de la 

Mujer
CEPLAES 	 Centro de Planificación y Estudios Sociales
CIAM 	 Centro Integral de Apoyo a la Mujer 
CIM	 Comisión Interamericana de Mujeres
COG	 Confederación Obrera del Guayas
CTE	 Confederación de Trabajadores del Ecuador
DRI	 Desarrollo Rural Integral
ECUARUNARI	 Confederación de Pueblos de la Nacionalidad Kichwa 

del Ecuador
FAM 	 Frente Amplio de Mujeres del Azuay
FDIM	 Federación Democrática Internacional de Mujeres
FDN	 Frente Democrático Nacional
FESE	 Federación de Estudiantes Secundarios del Ecuador
FEUE	 Federación de Estudiantes Universitarios del Ecuador



xii

FTP	 Federación de Trabajadores de Pichincha
FUM	 Frente Unido de Mujeres del Partido Comunista
FUT	 Frente Unitario de Trabajadores
GEMA	 Grupo de Educadoras María Angélica
MPD 	 Movimiento Popular Democrático 
ONG	 organización no gubernamental
PCE	 Partido Comunista Ecuatoriano
PSE	 Partido Socialista Ecuatoriano
PSRE	 Partido Socialista Revolucionario del Ecuador
PUCE	 Pontificia Universidad Católica del Ecuador
RAE	 Real Academia Española
RPCQ	 Registro de la Propiedad del Cantón Quito
SAIP	 Sociedad Artística e Industrial de Pichincha
UMT	 Unión de Mujeres Trabajadoras
UNE	 Unión Nacional de Educadores
UPOCAM	 Unión Provincial de Organizaciones Campesinas 
	 de Manabí
URJE	 Unión Revolucionaria de la Juventud Ecuatoriana
URME	 Unión Revolucionaria de Mujeres del Ecuador

Abreviaturas y siglas



xiii

Agradecimientos

Varias personas, desde distintas instituciones, han contribuido a la publi-
cación de este libro. En primer lugar, mi reconocimiento a la FLACSO 
Ecuador por posibilitar la realización del coloquio “Género, historia y me-
moria” en los años 2022 y 2023, el mismo que sirvió como base para algu-
nos de los artículos de este libro. Agradezco igualmente a las autoras que 
presentaron sus artículos para ser arbitrados y publicados. Solo su trabajo y 
perseverancia en este largo tiempo hizo posible el libro que tenemos ahora. 

Quiero agradecer también a quienes presentaron avances de sus inves-
tigaciones en el coloquio, porque visibilizaron los esfuerzos que se han 
desarrollado a lo largo de varios años por construir una historia de las mu-
jeres y las relaciones de género en Ecuador, e inscribir este tema en amplios 
debates. Me refiero a María Eugenia Chaves, Alexandra Sevilla, Rosario 
Coronel Feijó, Sara Guenguerich, Alicia Torres, Catalina León Galarza, 
Kim Clark, Ana Acosta, Lucía Moscoso Cordero, Sofía Arguello Pazmiño, 
Hugo Benavides, Andrea Cuesta Tabares, Alex Schlenker, Valeria López, 
Gabriela Steinitz, María Helena Barrera Agarwal, María Cuvi Sánchez, 
Liudamys Bárbara Sáez Laredo, Valeria Coronel y Mercedes Prieto. 

Finalmente, mi agradecimiento a María Belén Cevallos y a la Funda-
ción Rosa Luxemburgo por apoyar la publicación, al equipo de Abya-Yala, 
a las personas que evaluaron el libro, al equipo de la Editorial FLACSO 
Ecuador y particularmente a su coordinadora, Nadesha Montalvo, así 
como a Ligia Caicedo por apoyarme en diferentes momentos a lo largo del 
proceso de publicación.



1

Introducción:
la historia de las mujeres y
los estudios de género en el Ecuador
como campo de conocimiento
Ana María Goetschel

A la memoria de María José Vilalta

Si hablar de la historia en términos contemporáneos es complejo porque re-
quiere no solo de un gran esfuerzo conceptual y una toma de posición críti-
ca sobre el pasado, hablar de la historia de las mujeres lo es aún más, ya que 
nos atraviesa una serie de preconceptos que apuntan en su contra. Según la 
feminista chilena de la década de 1980, Julieta Kirkwood, esta situación nos 
ha dejado en silencio e invisibles frente a la historia. La mayoría de las veces, 
nos dice, los puntos de partida de los logros actuales son desconocidos, no 
identificables. Así, tendemos a creer que estos son concesiones graciosas de 
los Estados o de los gobernantes e ignoramos que otras antes que nosotras 
lucharon para que ahora tengamos derecho a educarnos, a trabajar, a ser 
ciudadanas. “La historia global sistemáticamente ha olvidado, cuando no 
ha desvirtuado, el origen de las concepciones que cambiaron la vida de 
las mujeres, haciéndonos olvidar que cada uno de estos logros ha supuesto 
luchas, resistencias, titánica voluntad…” (Kirkwood 1987, 80, citada en 
Goetschel 2015, 186). Concepciones, sí, pero también acciones, tomas de 
posición, prácticas que fueron abriendo paso a esas concepciones.

Alimentada por el feminismo y el movimiento de mujeres, la produc-
ción de conocimiento histórico relacionado con la vida y la lucha de las 
mujeres comenzó a surgir en América Latina en la década de los 70 del si-
glo pasado, como un intento de romper con la invisibilidad de ellas dentro 

https://doi.org/10.46546/2025-72foro-in



Introducción

2

de la historia y lograr un reconocimiento en la escena pública. Se lo hizo, 
primero, con una perspectiva que partía de la existencia de “la mujer” 
como sujeto indiferenciado, con una condición esencial y única; y luego, 
enfocándose en “mujeres” distintas según su condición social y económica, 
étnica, cultural, etaria, etc.

Desde la década de los 80 se amplió y profundizó el campo de investi-
gación de las mujeres en el ámbito de la historia pues antes lo que se pre-
guntaba era si existía una historia de las mujeres, ya que la historiografía 
tradicional las excluía de lo que se asumía como historia universal o general.

Las historiadoras Arlette Farge (1991) y Michelle Perrot (2008, 1-47) 
han mencionado las dificultades y poca visibilidad de este tipo de historia. 
Esto se debió a que históricamente las mujeres no ocuparon un lugar desta-
cado en el espacio público, cuando no fueron excluidas completamente de 
él. Existe un punto de encuentro entre la concepción de la historia como 
un continuum, o como un proceso evolutivo, monumental o anticuario (en 
términos de Nietzsche) y la exclusión de las mujeres y otros sectores sub-
alternos de los relatos históricos. La historia se ha desarrollado, hasta hace 
no mucho, como un conjunto de relatos separados de la vida. Las mujeres, 
al igual que otros sectores subalternos, no formaban parte de esa historia. 
Todos necesitamos de la historia al igual que de la memoria. Las mujeres, 
en particular, hemos librado una larga batalla en ese sentido.

Sin embargo, es posible que ahora el problema ya no sea tanto la in-
visibilización de las mujeres como su sobrexposición. Al contrario de lo 
que sucedía en el pasado, hay una sobreabundancia de discursos y una 
avalancha de imágenes, pero, de manera general, con una visión estereoti-
pada, como parte de una cultura del espectáculo en la que todo (incluido 
lo contestatario) tiende a ser banalizado. El problema no es, entonces, el 
grado de visibilización de las mujeres sino cómo se lo realiza.

Pero también la invisibilidad se debió al silencio de las fuentes de pri-
mer orden al que han estado acostumbradas hasta hace poco las historiado-
ras e historiadores que dejan escasas huellas directas, escritas o materiales, 
de la presencia de las mujeres. Si para la historia en general existe dificultad 
para la conservación y utilización de los archivos, en el caso de la historia 
de las mujeres esto es más problemático aún, dado el poco interés que 



Introducción

3

hubo en el pasado para registrar y conservar sus experiencias. De acuerdo 
con Michelle Perrot, hay destrucción de las huellas, de los indicios, poca 
preocupación por conservarlos. Incluso los archivos privados, las cartas y 
documentos se destruyen, muchas veces por nuestra propia mano. Ella nos 
dice: “En el teatro de la memoria, las mujeres son solo sombras... De ahí la 
voluntad de armar archivos y lugares para la memoria que permiten luchar 
contra la dispersión y el olvido” (Perrot 2008, 26). 

Si bien en las décadas de 1980 y 1990 fue tomando fuerza una pers-
pectiva analítica que permitió constatar la presencia de las mujeres en la 
historia, este punto de vista no condujo a cambiar la dinámica histórica en 
su conjunto, a provocar una ruptura. Hacían falta conceptos y paradigmas 
distintos. Es en ese contexto de lucha o de disputa en cuanto al conoci-
miento que se desarrolló el concepto de género.

¿Por qué y cómo se introduce el género en la historia? La propuesta de 
que el género era una herramienta útil para el análisis histórico fue plantea-
da hace ya más de tres décadas por la historiadora Joan Scott como un in-
tento de romper el aislamiento que había experimentado la historia de las 
mujeres dentro del campo; también se lo hizo con el intento de romper el 
esencialismo del término “mujeres” como una categoría fija y de introducir 
una idea relacional en nuestro vocabulario analítico. Ella dice que escuchó 
por primera vez mencionar el género en una ponencia de Natalie Zemon 
Davis (1975, 90, citada en Scott 2008, 49): 

Creo que deberíamos interesarnos en la historia de ambos, mujeres y hom-
bres, que no deberíamos trabajar sobre el sexo sometido más de lo que un 
historiador de las clases sociales se limita únicamente al estudio del cam-
pesinado. Nuestro objetivo es comprender la significación de los sexos, de 
los grupos de género en el pasado histórico. Nuestro objetivo es descubrir 
toda la gama de símbolos y de roles sexuales en las distintas sociedades y 
períodos, encontrar los significados que tienen y cómo funcionaron para 
mantener el orden social o para promover el cambio del mismo.

Su énfasis de que el género es una construcción social y cultural —que es la 
instancia primaria de las relaciones de poder y el planteamiento de que se 
construye relacionalmente— permitió comprender de manera más amplia 



Introducción

4

la experiencia de las personas y los cambios y procesos que experimentan 
en los distintos contextos histórico-sociales.

Una pregunta necesaria es si en la segunda década de 2000 este concepto 
conserva su vigencia. El género sigue siendo una categoría útil para el análisis 
histórico cuando se lo plantea como una pregunta abierta, dice Scott (2008). 
No se trata de un concepto universalmente aplicable con parámetros ni refe-
rentes fijos. Es, ante todo, una invitación a pensar de manera crítica sobre el 
modo en que se producen, utilizan y cambian los significados de los cuerpos 
sexuados a través del tiempo. Y aun cuando en el concepto original estaba ex-
plícita su relación con la clase y la raza, la perspectiva interseccional es mucho 
más clara al respecto porque toma en cuenta los distintos marcadores de des-
igualdad de las mujeres y otros grupos, tanto en la esfera pública como en la 
privada. El género con perspectiva interseccional se presenta, entonces, como 
un marco analítico y político potente al cuestionar los planteamientos bina-
rios y parciales sobre las relaciones de poder. Estas críticas, inicialmente centra-
das en la intersección género, clase y raza, se han ido ampliando a otros ejes de 
diferenciación y desigualdad como la etnia, lo indígena, lo negro, el mestizaje, 
la migración, la discapacidad, el cuidado, la edad o la diversidad sexogenérica, 
nociones que permiten una reflexión más integral del mundo social.

En Ecuador, desde la década de los 90 del siglo pasado se empezó a 
construir la historia de las mujeres como un campo analítico. Sin embar-
go, como señaló Martha Moscoso en 1995, desde la década de los 80 y a 
partir de una visión tradicional, pero no por eso menos importante para su 
tiempo, se intentó rescatar la participación de las mujeres en los procesos 
históricos. Los trabajos de Ketty Romo Leroux (1983) y Raquel Rodas 
(1987) evidencian esa preocupación. Por su parte, Nancy Ochoa (1987) 
en la misma época analizó el pensamiento liberal sobre las mujeres. Pero 
aun desde antes, a partir del examen de las publicaciones femeninas de ini-
cios del siglo XX, dentro de lo que se ha denominado “feminismo cívico” 
(Goetschel 2006), se muestra esa preocupación por inscribir a las mujeres 
en el imaginario de la nación. Estos “catálogos históricos”, a los que se han 
referido varias investigadoras, tuvieron como finalidad afirmar el papel de 
las mujeres como agentes sociales, recuperando un rol negado en la historia 
tradicional y proponiendo formas alternas de participación (Pratt 1995).



Introducción

5

La colección de estudios de la Nueva Historia del Ecuador, editada por 
Enrique Ayala Mora, significó un hito en los trabajos históricos ya que per-
mitió visualizar el surgimiento de la historia como disciplina moderna, estre-
chamente relacionada con las ciencias sociales en el Ecuador, pero en ella se 
evidencia poca presencia de mujeres, constreñida, en el mejor de los casos, 
al espacio de la familia y la vida cotidiana. Sin embargo, en esta línea son 
interesantes los trabajos de Ximena Sosa (1987), de Sosa y Cecilia Durán 
(1990), María Antonieta Vásquez (1990) y Jorge Núñez Sánchez (1991).

Desde la historia social y económica, los trabajos de Martin Minchom 
(2007), Jacques Poloni-Simard (1992) y Christiana Borchart de Moreno 
(1991) permitieron analizar la participación de las mujeres gateras, re-
catonas y comerciantes (indígenas y mestizas) en la economía colonial, 
ampliando así el campo de reflexión. También se investigó a las mujeres 
indígenas en el siglo XIX en los trabajos de Martha Moscoso (1992, 1997). 
El libro editado por Martha Moscoso (1996a) reúne trabajos realizados por 
Gladys Moscoso (1996a, 1996b), Verónica Montúfar (1996), Ana María 
Goetschel y la propia Martha Moscoso (1996b, 1996c) alrededor de las 
imágenes y representaciones de las mujeres, los comportamientos sociales 
y la violencia cotidiana. Por otra parte, Jenny Londoño (1997) estudió 
a las mujeres en la Real Audiencia de Quito, en tanto que María Euge-
nia Chaves (1999) investigó un juicio (más de 200 folios) que entabló 
la esclava María Chiquinquirá a su amo a fines del siglo XVIII exigiendo 
ser reconocida libre. Desde esa perspectiva, los temas e investigaciones se 
desmarcaron de los enfoques nacionalistas que tendían a poner atención 
a las heroínas y grandes personajes de la historia, sobre todo de las élites, 
sin profundizar realmente en ellos, para mirar, más bien, la historia de las 
personas anónimas, los procesos sociales y las relaciones de género.

Entre el año 2000 y el 2024 han crecido significativamente los estudios 
sobre la historia de las mujeres y las relaciones de género. Si se realiza una com-
paración con los trabajos referenciados por Gioconda Herrera (2001) en su 
libro Antología de estudios de género en el acápite “Mujeres y relaciones de gé-
nero en la historia” y también con el balance sobre este tema que realizó Mar-
tha Moscoso (2009), se puede observar la diferencia y el aumento significativo 
de publicaciones, así como la diversificación del uso de fuentes históricas.



Introducción

6

Se ha desarrollado un trabajo historiográfico relevante a partir de “do-
cumentos de segundo orden” como la información relacionada con los 
testamentos, hospicios, internados, juicios, etc. Los testamentos —como 
recurso para comprender las condiciones en que las mujeres participan en 
el mundo jurídico, económico, social y religioso— fueron explorados por 
Frank Salomon (1988) sobre los testamentos de mujeres indias del Quito 
colonial temprano, por Christiana Borchart de Moreno (1991) en sus in-
vestigaciones sobre la economía colonial, mientras que Pilar Ponce Leiva 
(1997) se refirió al poder informal de las mujeres de la élite de Quito en el 
siglo XVII. Por su parte, María Teresa Arteaga (2017) se ocupó de los tes-
tamentos de mujeres en Cuenca entre 1860 y 1900 y Alexia Ibarra (2022) 
de los testamentos del siglo XVIII en la Audiencia de Quito.

En cuanto a las personas investigadas se puede citar en primer lugar el 
interés por las mujeres indígenas, pero no así por las mujeres afrodescen-
dientes, cuyo estudio está pendiente. En la mayoría de los trabajos sobre las 
indígenas se enfatizó en la presencia de las mujeres del común que parti-
cipaban en la economía y/o el comercio, como se vio antes. Últimamente, 
este tema fue desarrollado por María José Vilalta (1962-2025) en sus obras 
de 2021 y 2018. Ella, a partir de la historia demográfica, esto es del uso 
de los censos de población y otras fuentes, visibilizó a las mujeres trabaja-
doras, sus actividades, composición etaria y vida de las familias de Toacazo 
entre 1720 y 1861. En el artículo de María José Vilalta, que aparece en 
este libro, ella profundizó en el análisis metodológico de las fuentes histó-
ricas de su investigación, argumentando la necesidad de volver a mirar las 
estructuras y las clases sociales con una perspectiva de género relacional a 
fin de entender, de manera más completa, la organización social. La autora 
amplió el debate sobre la supuesta dicotomía entre lo cuantitativo y lo cua-
litativo demostrando cómo las series estadísticas y los censos poblacionales 
permiten un acercamiento a la vida cotidiana de las mujeres. 

El papel de las mujeres de la élite indígena, las cacicas, quienes por 
su lugar dentro de los estamentos sociales participaban de los acuerdos 
políticos de sus familias, comenzó a tratarse en las primeras décadas de 
2000: Chantal Caillavet (2008) las investigó en los siglos XV y XVI, mien-
tras que las cacicas en el siglo XVIII fueron estudiadas por Rosario Coronel 



Introducción

7

(2015) en la Sierra centro sur y Paula Daza (2022) en la Sierra centro nor-
te. En estas investigaciones el centro de la discusión es el tema de la partici-
pación política de las mujeres indígenas durante la Colonia. Mientras que 
Coronel y Daza ponen énfasis en las estrategias de las cacicas para negociar 
el poder, heredar cacicazgos y propiedades, Mireya Salgado (2021) en su 
investigación sobre las sublevaciones indígenas en Riobamba y Otavalo, 
destaca además de la participación de las cacicas, el surgimiento de otro 
liderazgo, el de las capitanas, mujeres comunes que actuaban desde una 
práctica política popular, énfasis puesto en el artículo que presenta en este 
libro. Ella plantea que de esta manera se inaugura un liderazgo inédito que 
permite complejizar la visión sobre la política subalterna.

Por otra parte, en las últimas décadas, ha cobrado un renovado interés 
la relación entre el Estado-nación y las comunidades indígenas desde una 
perspectiva de género, aspecto que ha sido investigado por Erin O’Connor 
(2016) sobre el período 1830-1925. El acercamiento a nuevas perspectivas 
como el poscolonialismo y la historia conectada han producido trabajos 
como los de Mercedes Prieto (2015, 2017) respecto de las mujeres y fami-
lias quichuas de la Sierra del Ecuador entre 1925-1975, y sobre el Estado y 
las mujeres en el Programa Indigenista Andino entre los años 1951 y 1973.

Uno de los temas debatidos en la actualidad es la existencia o no del 
patriarcado en la época colonial y la pertinencia de mirar las relaciones 
de género desde esta perspectiva. Autores como Kimberly Gauderman 
(2003), Chad Black (2010) y Alicia Torres (2023), sostienen que si bien 
las relaciones de género fueron desiguales debido a una estructura social 
jerárquica, las formas de gobernar en los siglos XVI, XVII y XVIII —po-
rosas y cambiantes— imposibilitan sostener que las relaciones de género 
estuvieran marcadas por un claro patriarcado. Sin embargo, también ello 
está implícito en otros trabajos. La perspectiva de género, el hecho de mi-
rar las desigualdades y los procesos sociales en los que están insertos las 
mujeres como sistemas de poder no verticales ni totalmente dominantes, 
sino relacionales y transversales, es uno de los elementos que explican la 
importancia de develar las resistencias y la agencia de las mujeres en la 
historia. Judith Butler (2011), en la línea foucaultiana, señala que las po-
sibilidades de resistencia están presentes al interior del mismo sistema y 



Introducción

8

del lenguaje, que produce a los sujetos y que, por lo tanto, la resistencia 
debe ser entendida dentro del mismo poder. En Ecuador se han estudiado 
las repercusiones de las reformas borbónicas sobre las mujeres durante la 
Colonia partiendo de los disensos y las estrategias matrimoniales en la Real 
Audiencia de Quito —a través de Bernard Lavallé (1996)— y del matri-
monio y la violencia conyugal en Cuenca entre 1750-1800 en el trabajo 
de Catalina León (1997)—. Al estudio de Christiana Borchart de More-
no (2006) sobre las reformas borbónicas y el control de la moral pública, 
han seguido los estudios de Lucía Moscoso (2012, 2018) y Silvia Benítez 
(2015) acerca de la plebe de Quito frente a las políticas de control social en 
el Hospicio de la ciudad.

Las celebraciones cívicas han sido la ocasión de visibilizar la partici-
pación de las mujeres en las contiendas republicanas. A propósito del bi-
centenario de la Revolución de Quito se escribieron varios textos, entre 
los cuales se puede citar los de Alfredo Costales y Dolores Costales Pe-
ñaherrera (2008) y de Sonia Salazar Garcés y Alexandra Sevilla Naranjo 
(2009) sobre las mujeres de la Revolución de Quito y la voz de las vecinas 
y ciudadanas en los inicios de la República (Sevilla Naranjo 2021). En “la 
mirada al aporte de las mujeres en la historia del Ecuador en la ruta del 
bicentenario” se reunieron los trabajos de Martha Moscoso, Estelina Qui-
natoa, Edizon León, Lucía Moscoso y Jennie Carrasco (2009). Posterior-
mente, con motivo de celebrar el bicentenario de la Batalla de Pichincha, 
Alexandra Sevilla Naranjo (2022, 2021) reflexionó sobre las mujeres de la 
Independencia, cuya memoria osciló entre la exaltación nacionalista y el 
olvido. La tónica de estos trabajos ya no está puesta en una visión heroica 
sino, más bien, apuestan por una mirada crítica a la construcción del ima-
ginario nacionalista.

Las representaciones de género, los discursos y prácticas y el papel de 
las mujeres en instituciones estales como la salud, la asistencia social, la 
educación, los sistemas punitivos y de control han sido analizados en las 
últimas décadas. En esta línea podemos citar los importantes estudios de 
Kim Clark (1991, 2001, 2012), Sophia Checa (2012, 2016), Emma Chi-
lig (2022), Johana Agudelo (2017), Milagros Villarreal (2018), Susan Ro-
cha (2023), Andrea Aguirre (2019) y Ana María Goetschel (2007, 2010, 



Introducción

9

2019). Si bien en estos trabajos se ha partido de la acción del Estado y 
su repercusión en la vida social —usando en algunos casos los conceptos 
de biopolítica, control moral y gubernamentalidad— la mirada ha sido 
puesta, sobre todo, en la agencia de las mujeres en la salud y la asistencia 
social, como enfermeras, estudiantes universitarias, maestras, enfermeras, 
o como personas estigmatizadas o privadas de la libertad. El uso de nocio-
nes como la de esferas públicas paralelas, la construcción de campos y la 
perspectiva de género han permitido producir investigaciones con fuerte 
base documental y sólido sustento analítico. En los últimos años, los es-
tudios sobre el aborto y los derechos sexuales y reproductivos han tenido 
un renovado interés, acorde con el auge de los movimientos sociales, ya 
sea desde la historia —en el libro de Goetschel (2021)—, el ámbito insti-
tucional y la posición de la Asamblea Constituyente de 1998 —en el ca-
pítulo de Lola Valladares (2020)—, los debates sobre las Iglesias cristianas 
en la Asamblea Constituyente de 2088 —a través del trabajo de Viviana 
Maldonado (2020)— y sus representaciones en la literatura de la primera 
mitad del siglo XX —en los estudios de Soledad Varea (2008) y Natalia 
Loza (2022a y 2022b)—.

Partiendo de que existe una relación directa entre la acción política de 
los movimientos sociales y la producción de conocimientos, en las últimas 
décadas se ha investigado la participación de las mujeres en la política. Se 
han explorado los feminismos de comienzos del siglo XX —en los textos 
de Kim Clark (2005) y Ana María Goetschel (2006)— el feminismo y el 
mestizaje —a través del trabajo de Lucy Santacruz (2018)—, la historia del 
voto femenino —en las obras de Mercedes Prieto, Ana María Goetschel 
(2008) y Raquel Rodas (2009)— y la intervención de las mujeres en las 
izquierdas ecuatorianas durante los años 1938 a 1970 —en la obra de Ta-
tiana Salazar Cortez (2017, 2018, 2021, 2022)—. Los feminismos en los 
años 1980-1990 han sido estudiados por Gioconda Herrera (2007) e Isabel 
Benítez (2012). Se ha tratado el Movimiento de Mujeres del Ecuador en 
los años 90 —en la investigación de Pilar Troya (2007)—, los discursos del 
movimiento de mujeres del Ecuador (Rodas y Cuvi 2007) y la participa-
ción de los hombres y mujeres velasquistas en los años 1934 a 1972 —en el 
libro de Ximena Sosa (2020)—. Los artículos de Tatiana Salazar, Gioconda 



Introducción

10

Herrera y Ximena Sosa, presentados en este libro, amplían este campo de 
reflexión desde diversas perspectivas. Mientras Tatiana Salazar estudia las 
estrategias, agendas y conflictos de las militantes de izquierda en los años 
1938 a 1966, Gioconda Herrera explora la emergencia de las subjetivida-
des feministas en Guayaquil, Quito, Cuenca y Machala en los años 1970 a 
1980 en una línea genealógica, mientras que Ximena Sosa, desde la ciencia 
política, investiga el activismo femenino liberal, conservador y velasquista 
en las campañas electorales de 1960 y 1968. No solo se han ampliado las 
épocas estudiadas y las sujetas interpeladas, sino también las perspectivas 
analíticas y las regiones investigadas.

Los estudios sobre las mujeres obreras son escasos aún. Se han analizado 
los congresos obreros de 1920 y 1938 y las representaciones de género en 
el primer Código del Trabajo —en las investigaciones de Guillermo Bus-
tos (1992) y Alexandra Altamirano (2022)—. A pesar de que las mujeres 
participaron activamente, tanto en el trabajo como en las movilizaciones 
obreras de inicios del siglo XX, casi no existe evidencia de su presencia en 
las organizaciones. El artículo de Erin O’Connor, que consta en este libro, 
enriquece el debate sobre este tema desde la perspectiva de la hegemonía y 
las normas de género, en un contexto en el que tanto los líderes sindicales 
como el Estado identificaron al trabajador moderno como un hombre ur-
bano perteneciente al sector formal.

Así mismo son escasos los estudios que relacionan género y economía 
a inicios del siglo XX. Carmen Diana Deere realiza un aporte importante 
en este libro al analizar los avances y límites en los derechos de propiedad 
de las mujeres en el auge de la Revolución Liberal (1911) y durante el 
gobierno civil-militar, conocido como período juliano, en los años treinta.

La perspectiva de género permitió, además, abrir el campo de estudio de 
las diversidades sexuales, aunque este es un tema todavía poco trabajado en 
la historia de Ecuador. En el debate sobre la pertinencia de este concepto, se 
ha planteado que al abrir la investigación hacia las personas de la diversidad 
sexogenérica, las mujeres vuelven a estar oscurecidas en el relato histórico. 
Sin embargo, enfatizando el carácter relacional, se argumenta que solo re-
conociendo la diversidad y la diferencia, y aceptando el carácter múltiple y 
posiblemente conflictivo con el que se construyen las identidades, es posible 



Introducción

11

crear vínculos políticos. En esta línea son trabajos pioneros los de Cecilia 
Méndez (2003) sobre el lesbianismo y el de Hugo Benavides (2006) respec-
to de la homosexualidad masculina. Tomando como base la información 
de los cronistas de Indias y estableciendo una comparación con las piezas 
arqueológicas, Benavides mostró que la homosexualidad era una práctica 
común especialmente en la cultura huancavilca, y a partir de eso puso en 
juego las formas actuales de la representación de esa cultura. Su trabajo ha 
servido de referencia para videos, películas y reafirmación de identidades 
gais. También se ha analizado el travestismo urbano desde los inicios del 
siglo XX hasta los 2000 —en la tesis de Carolina Páez (2010)— y las rela-
ciones ilícitas y la sodomía en el contexto de las reformas borbónicas —en 
las investigaciones de Lucía Moscoso (2012, 2018)—. El material producto 
de este estudio fue utilizado en la exposición “Amistades Ilícitas” realizada 
en el Centro de Arte Contemporáneo de la ciudad de Quito (2012) bajo la 
dirección de Tatiana Cordero. Con una perspectiva analítica renovada, Luis 
Vizuete (2021) se refirió a la persecución y el castigo de la sodomía en la Au-
diencia de Quito entre 1778 y 1789. Sobre los procesos de despenalización 
de la homosexualidad se puede citar los trabajos de Sofía Argüello (2013, 
2022) y Rafael Garrido (2017).

Después de la investigación pionera de Gioconda Herrera (2006, 2010) 
acerca de la religión y la vida pública durante el liberalismo, se ha estudia-
do el asociacionismo caritativo de las mujeres católicas en Ecuador a finales 
del siglo XIX y comienzos del XX (Chilig y Vizuete 2022). También se 
ha examinado el monumento a la Virgen del Panecillo y su papel en la 
reafirmación de la nacionalidad católica —en la tesis de Natasha Sandoval 
(2018)—, la caridad y la acción católica en Quito en los años treinta —a 
través de Soledad Chalco (2017)— y la teología de la liberación y las mu-
jeres en Riobamba y Quito en las décadas de 1970 y 1980 —en el trabajo 
de Carmen Pineda (2013)—.

Las referencias a la escritura y las representaciones de mujeres en la lite-
ratura y el arte se han ampliado con respecto a las registradas entre 2001 y 
2009. En trabajos pioneros se analizaron los escritos de mujeres en la época 
colonial y republicana —en el libro de Michael Handelsman (1978)—, las 
revistas escritas por mujeres en los años 1905-1907 y la formación de sujeto 



Introducción

12

femenino —en la investigación de Florencia Campana (1996)—, así como 
las mujeres e imaginarios a comienzos del siglo XX (Goetschel 1999). Tam-
bién se ha hecho referencia a las imágenes de mujeres en la literatura en el 
período 1890-1920 (Moscoso 1999), a la imagen femenina ante la moda 
y el retrato —en la investigación de María Ángela Cifuentes (1999)—, las 
representaciones de la mujer en la novela ecuatoriana a finales del siglo XIX 
y comienzos del XX —a través de Jorge Andrade (2007)— y el papel que 
juegan los vestidos de las mujeres de la burguesía quiteña, en contraste con 
las representaciones de las mujeres indígenas y afrodescendientes, en la cons-
trucción de la nación decimonónica —en el artículo de Cristina Burneo 
(2023)—. Se ha analizado la primera novela ecuatoriana, La Emancipada 
(1863), y su significado en el Ecuador del siglo XIX —en los trabajos de 
Martha Moscoso (2006) y Rosemarie Terán (2010)—. De manera algo dis-
tinta, se han ampliado los estudios no tanto en relación con la forma en que 
las mujeres fueron representadas, como en cuanto al análisis de su produc-
ción personal y social, sus contenidos y el significado de su escritura. En esta 
línea se ha explorado la poesía, el pensamiento y la subjetividad en el siglo 
XIX a propósito de Dolores Veintimilla de Galindo —a través de Renata 
Loza (2006), Alexandra Astudillo (2015), María Helena Barrera-Agarwal 
(2015)—; también se ha enfocado los escritos de Catalina de Jesús Herrera, 
Manuela Sáenz, Marietta de Veintemilla y Dolores Sucre —en los trabajos de 
Astudillo (2015), Gloria da Cunha-Giabbai (1998), Nancy Ochoa (2007) 
y María Helena Barrera-Agarwal (2012)—. Asimismo, se ha examinado la 
escritura epistolar en la época colonial —en el libro de María Teresa Artea-
ga (2019)— y la producción literaria de mujeres en la Casa de la Cultura 
Ecuatoriana (1944-1959), así como diversos aspectos de las primeras novelas 
escritas por mujeres en la primera mitad del siglo XX —en la obra de Natalia 
Loza (2015, 2022a, 2022b)—. En cuanto a la pintura, se ha investigado la 
producción de pintoras de los años treinta —en la tesis de Ivonne Guzmán 
(2017)—, a Trude Sojka y la resiliencia en el arte, en el trabajo de Valeria 
López (2021) y la participación de algunas maestras en las academias de 
danza en la ciudad de Quito en la década de los 50 del siglo XX —en el tra-
bajo de Ligia Caicedo (2016)—. Los artículos de Rosemarie Terán y Natalia 
Loza, que aparecen en este libro, tienen la particularidad de usar las novelas 



Introducción

13

como fuentes primarias de indagación histórica. En ambos casos, se analiza 
la producción literaria para explorar disputas sobre las relaciones de género 
en el campo de la escritura y los límites y alcances de la enunciación de las 
mujeres como sujetos letrados. En la transición de Ecuador hacia la moder-
nidad republicana y la gestación del sujeto moderno liberal, Rosemarie Terán 
deduce, a partir del tratamiento de Rosaura, el personaje principal de La 
Emancipada (1863), que la república letrada cerró sus puertas a las mujeres, 
que fueron toleradas sus escrituras y lecturas íntimas de corte afectivo perso-
nal, pero no las que se pronunciaban sobre el orden racional republicano. En 
el artículo “Maternidad y nación: análisis del discurso autoral de escritoras 
ecuatorianas en la primera mitad del siglo XX”, Natalia Loza analiza cómo 
las primeras novelas escritas por mujeres, cerca de cien años después de La 
Emancipada, fueron un recurso para la crítica y la denuncia social con res-
pecto a los problemas que vivieron las mujeres en este momento histórico.

A diferencia de la época referenciada por Gioconda Herrera (2001), el 
contexto de la producción de la mayoría de estos trabajos, y por lo tanto 
de la construcción del conocimiento sobre la historia de las mujeres y las 
relaciones de género, son las universidades del país, en las cuales se ha ido 
institucionalizando paulatinamente este campo de estudios. Haciendo un 
recuento, se puede mencionar la creación de la carrera de Historia de la 
Pontificia Universidad Católica del Ecuador (PUCE) desde los años 80 y, 
fundamentalmente, la apertura de las primeras maestrías de Historia como 
parte de los programas de posgrado implementados por primera vez en el 
país por la FLACSO Ecuador. La primera maestría en Historia Andina 
se desarrolló entre 1984 y1986; hubo dos convocatorias más, 1989-1991 
y 1993-1995, que incluyeron entre sus preocupaciones la historia de las 
mujeres. Estas maestrías se inscribieron en los debates internacionales y la-
tinoamericanos, rompiendo con una perspectiva ensayística y descriptiva. 
Más tarde, la apertura de la maestría de Historia (1997) y del doctorado en 
Historia de la Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador (2005), 
así como del doctorado (2013) y de la maestría en Historia Andina en la 
FLACSO Ecuador (2018) y en la Universidad de Cuenca, han propiciado 
una producción académica nacional prolífica a partir de tesis de licencia-
tura, maestría y doctorado. Con la creación de la maestría de Género en 



Introducción

14

la FLACSO Ecuador (1999), en cuyo programa se dictaron materias rela-
cionadas con género e historia y se implementó el proyecto “Recuperación 
de la memoria histórica de las mujeres”, se han producido tesis interesan-
tes —entre otras las de Lucía Re (2009), Salomé Vásquez (2010), Tatiana 
Torres (2020), Diego Paz (2020)—, pero también trabajos innovadores en 
este campo como el de Ana María Goetschel, Andrea Pequeño, Mercedes 
Prieto y Gioconda Herrera (2007) a partir del cual se realizó la exposición 
“De memorias: imágenes públicas de mujeres ecuatorianas de finales y co-
mienzos del siglo XX” presentada en el Museo de la Ciudad por la FLAC-
SO Ecuador y en el Banco Central, en la ciudad de Bahía.

Otro aspecto para tomar en cuenta es la relación que existe entre géne-
ro, historia y memoria. La activación de la memoria histórica desde la pers-
pectiva de género ha permitido develar las tramas de dominación presentes 
en instituciones, prácticas y relaciones sociales y es un activador potente de 
la historia y de la vida de las mujeres, así como de las diversidades sexuales, 
no solo como su complemento sino como algo que otorga significado.

Blanca Muratorio (2005) se encargó de mostrar la necesidad de hacer 
registros que incluyan las historias de vida de las mujeres invisibilizadas tan-
to por la historia como por la memoria institucional. Recuperar la voz de 
Francisca Andy le permitió entender otros aspectos de la realidad social de las 
comunidades indígenas de la Amazonía ecuatoriana más allá de la autorizada 
voz masculina. De manera recíproca, a través de su relato, Francisca reinven-
tó y reconstruyó su propia identidad de mujer Napo runa. En estudios pos-
teriores, realizados en contextos urbanos, Blanca Muratorio (2014) reafirmó 
el derecho de mujeres como las cajoneras a tener su propia memoria.

En este sentido, las biografías de mujeres son significativas. Se ha escrito 
la biografía de Juana Miranda, matrona y directora de la Maternidad de Qui-
to —de la mano de Mariana Landázuri (2004)—, se han explorado las histo-
rias de vida de mujeres que transitaron entre la Colonia y la Independencia 
—a través de Christiana Borchart de Moreno (2010)—, las aproximaciones 
biográficas de algunas maestras “que dejaron huellas”, en la obra del Grupo 
de Educadoras María Angélica (GEMA 2000), editado por Raquel Rodas 
y GEMA, así como de la maestra Teodosia Robalino y de la escritora femi-
nista de comienzos de siglo Zoila Ugarte de Landívar en la investigación de 



Introducción

15

Raquel Rodas (2008, 2010). También se han escrito autobiografías —como 
las de Luce DePeron (2001), Lola Crespo de Ortiz Bilbao (2003) y Blanca 
Guillermina Crespo de Guayasamín (2016)—. El archivo Martínez Meri-
guet produjo la autobiografía hablada de Nela Martínez (2018). La biografía 
de Pamela S. Murray sobre Manuela Sáenz (2020), basada en documentos 
originales, vino a llenar un vacío en la historiografía pues las mayores referen-
cias a ella han tenido, más bien, una perspectiva mítica y heroica.

Hay un vínculo más profundo entre memoria e historia y es el tipo de re-
lación que se establece entre el presente y el pasado. Para la historiografía tra-
dicional la historia está relacionada con la reconstrucción de los hechos del 
pasado tal como realmente se dieron. Para los historiadores contemporáneos, 
por el contrario, las preocupaciones del presente condicionan la relación 
con el pasado. Se trata de una nueva forma de ver qué conduce a poner en 
cuestión una concepción lineal y evolutiva de la historia que mostraba poco 
interés en aspectos relacionados con la etnicidad, el género, el dominio de la 
naturaleza o el colonialismo o que dejaba de lado su relación con el presente.

En esta línea se pueden citar varios trabajos que dan cuenta de una his-
toria más reciente. Se ha recuperado la memoria doméstica de un grupo 
de mujeres, madres y amas de casa de sectores altos de la ciudad de Quito 
(Cuvi 2009), de una familia alemana durante su permanencia en Ecuador 
(Cuvi y Harten Ahlers 2014) y de las familias de la élite del café (Cuvi 
2016). Se ha recogido la memoria de la Comisión Interamericana de Mu-
jeres (CIM) —en el libro de Fabiola Cuvi (2014)— y del Movimiento de 
Mujeres por la Democracia en Ecuador desde 1984 a 1998 —en el libro 
de Nancy Ochoa, Ileana Almeida, María José Troya y Raúl Borja (2023)—. 
Desde la academia, se han investigado las memorias de un grupo de mujeres 
del pueblo amazónico sarayaku en la segunda mitad del siglo XX —a través 
del artículo de Lisset Coba (2021)—, de una partera afrodescendiente es-
meraldeña —en la tesis de Janeth Mina (2013)—, del movimiento Alfaro 
Vive Carajo —en las tesis de Diana Jiménez (2016) y Tamara Moncada 
(2023)— y de las mujeres migrantes árabes en Ecuador entre finales del 
siglo XIX y principios del siglo XXI —en el trabajo de Luz Elena Pinzón 
(2023)—. La noción de trajines callejeros permitió a Kingman y Muratorio 
(2014) y Kingman y Bedón (2022) desarrollar “memorias paralelas” como 



Introducción

16

las de las cajoneras y las mujeres de los mercados. En cuanto al proceso de 
despenalización de la homosexualidad se puede citar las crónicas de Purita 
Pelayo —en Alberto Cabral (2017)—, entre otros trabajos.

Otra línea de trabajo en estas décadas es la publicación de textos en los 
que se recuperan materiales, cartas y referencias bibliográficas sobre produc-
ciones de mujeres, de gran utilidad e incentivo para investigaciones. Se ha 
realizado una bibliografía sobre la mujer en el Ecuador —gracias a Rocío 
Rosero y Jackeline Contreras (1988)— y una relación anotada acerca del 
pensamiento feminista y escritos de mujeres en 1989 y1990 —en el trabajo 
de María Cuvi y Laura Buitrón (2006)—. Se ha publicado el epistolario 
entre Nela Martínez Espinosa y Joaquín Gallegos Lara entre 1930 y 1938 
—de la mano de Nela Meriguet (2018)— y tres tomos de las obras com-
pletas de Zoila Ugarte de Landívar —compiladas por Myriam Landívar 
(2015)—. Por otra parte, Ana María Goetschel ha compilado ensayos y 
artículos escritos por mujeres (2006) y Cartas públicas (2014) durante la 
primera mitad del siglo XX. El primer libro permitió conocer los inicios del 
feminismo en el Ecuador y las primeras demandas de las mujeres: el acceso 
a la educación y al trabajo. En las Cartas se mostró que estas han sido un 
recurso permanente de las mujeres para presentar sus puntos de vista y de-
mandar acciones bajo la forma de pedidos, solicitudes o manifiestos.

El recorrido realizado no es exhaustivo; de manera inevitable, se trata 
de un inventario provisional e incompleto. Tampoco lo son las perspectivas 
analíticas presentadas. Sin embargo, se puede señalar que estas han puesto 
énfasis en los procesos sociales y en la agencia de mujeres de toda condición 
social, étnica y económica. La historia social y el concepto de género desde 
una perspectiva interseccional han sido cruciales en este proceso, también la 
interdisciplinariedad. La utilización de conceptos tomados de la sociología, la 
política, la antropología, la filosofía, la economía, la demografía y la literatura 
ha permitido un mayor sustento teórico y conocimientos más profundos. 
Esta apertura a otros saberes, incluidos los generados fuera de la academia, ha 
hecho posible que los paradigmas relacionados con la historia de las mujeres y 
las relaciones de género se vayan enriqueciendo. No obstante, aún se trata de 
un campo en construcción y en ese sentido hay temas y desafíos pendientes. 
Continúan ausentes los estudios sobre las mujeres afrodescendientes en los 



Introducción

17

distintos momentos históricos, aspecto que ya se señaló hace algunos años. 
La investigación sobre el pedido de libertad de la esclava María Chiquinquirá 
sigue siendo un ejemplo de recuperación de la voz de los sectores subalternos 
de la época colonial, a través de los expedientes judiciales (Chaves 1999). La 
presencia de algunas mujeres negras guayaquileñas en la época colonial como 
la capitana Francisca de Guzmán, quien obtuvo una Cédula Real para reducir 
a los indígenas de Chongón, o María del Tránsito Sorroza, quien en 1646 
consiguió su libertad gracias a sus habilidades como partera (Estrada 1984), 
es interesante y sugiere una participación en la vida social mucho más amplia 
de lo que se supone. El análisis de los juicios y demandas tanto en el contex-
to de la esclavitud como después de su supresión republicana contribuiría a 
evidenciar la presencia y el pensamiento de estas mujeres (Goetschel 2006). 

De la misma manera, es indispensable recuperar los procesos históri-
cos en los que tienen participación mujeres de distinta condición social y 
económica, como artesanas, obreras, de la élite, etc., así como avanzar en 
la recuperación de las historias regionales pues la mayoría de los trabajos 
reseñados se centran en Quito y Cuenca. Otro tema pendiente, como se 
ha señalado, son los estudios sobre la construcción de las masculinidades 
en los distintos momentos históricos y la historia de las personas de las di-
versidades sexogenéricas, no solo en cuanto a sus condiciones de exclusión 
y penalidad, sino también sobre sus formas de sociabilidad y espacios de 
vida. Igualmente son temas pendientes de estudiar los cuidados, los proce-
sos de subjetividad, afectos, espiritualidad, discapacidad, entre otros temas. 
Este esfuerzo solo puede ser resultado de un trabajo colectivo y de la labor 
de investigadores e investigadoras en espacios académicos y no académicos 
que contribuyan en la construcción de este campo de estudio y reflexión.

El libro De la sublevación a la participación: las mujeres en la historia del 
Ecuador (siglos XVIII-XX) recoge buena parte de las ponencias presentadas 
en el coloquio “Género, historia y memoria” realizado en 2022 y 2023 en 
la FLACSO Ecuador. En este evento se propuso visibilizar los esfuerzos 
que se han desarrollado a lo largo de varios años por construir una historia 
de las mujeres y las relaciones de género en Ecuador e inscribir esa historia 
en los debates más amplios sobre esa problemática. El coloquio y ahora el 
libro muestran la existencia de un campo de preocupaciones específico, ya 



Introducción

18

instituido al interior del sistema universitario, resultado de un nuevo tipo 
de relación con el archivo y con el trabajo de la memoria, así como en la 
elaboración de hipótesis y paradigmas.

El libro se genera en el espacio de una producción académica domi-
nantemente masculina. Ayuda a entender, de manera abierta, el papel de 
las mujeres como agentes históricos en los procesos sociales más allá de 
las figuras emblemáticas de las heroínas o de las víctimas. Se trata de his-
torias analizadas a partir de documentos de segundo orden, de testimonios 
diversos, capaces de incluir a mujeres de distinta condición social, étnica 
y económica, que libran sus propias batallas en el contexto de la sociedad 
ecuatoriana. La historia, como forma de escritura y análisis, requiere para 
desarrollarse la indagación de fuentes no exploradas o poco exploradas y de 
una actitud abierta y atenta, basada en paradigmas antes que en modelos, 
y esto puede observarse en el libro. El análisis de los censos demográficos, 
de los procesos judiciales de la época colonial y republicana, los registros 
y demandas de propiedad, el uso renovado de fuentes como novelas y do-
cumentos muchas veces relegados como los intersticios de la prensa, la 
folletería, las cartas personales de mujeres, las entrevistas e historias de vida 
han abierto nuevas posibilidades para la investigación.

El libro está dividido en cuatro secciones ordenadas de manera cronoló-
gica, si bien existen problemáticas comunes a distintas épocas.

En la primera se destaca la presencia y actividades de las mujeres du-
rante la época colonial. Mireya Salgado examina el papel de las mujeres 
indígenas en la sublevación de Otavalo de 1770. En el texto de María José 
Vilalta se halla una reflexión sobre la demografía histórica y la historia de 
las mujeres de la Sierra ecuatoriana en los siglos XVIII a XIX.

En la segunda sección la preocupación central está puesta en la cons-
trucción de narrativas como forma de representación de las mujeres. 
Rosemarie Terán se refiere al significado de la novela La Emancipada para 
las mujeres del siglo XIX y Natalia Loza examina el discurso autoral de las 
escritoras ecuatorianas en la primera mitad del siglo XX.

En la tercera se reúnen estudios sobre las relaciones de género y la his-
toria de las mujeres a finales del XIX y la primera mitad del siglo XX. Car-
men Diana Deere analiza la forma cómo respondieron las mujeres quiteñas 



Introducción

19

a Ley de emancipación de la mujer casada de 1911, refiriéndose también 
a la legislación sobre la propiedad de las mujeres en los años treinta. Erin 
O’Connor examina el papel de las normas de género en el surgimiento de 
las organizaciones laborales a principios del siglo, en tanto mi capítulo se 
refiere a la educación femenina y el laicismo en la misma época.

En la cuarta y última sección se presentan tres estudios sobre la parti-
cipación política de las mujeres en el siglo XX. Tatiana Salazar examina la 
militancia de ellas en las izquierdas, sus estrategias, agendas y conflictos 
en el período de 1938 a 1966. Ximena Sosa explora el activismo político 
femenino en las campañas presidenciales de 1960 y 1968, en tanto que 
Gioconda Herrera se refiere a la emergencia de las subjetividades feminis-
tas en las décadas de 1970 y 1980.

El mencionado coloquio y ahora el libro permiten ver los resultados 
de un trabajo mancomunado de distintas generaciones de académicas y 
personas interesadas en entender distintos momentos en el largo proceso 
de subordinación, pero también de la agencia de las mujeres a través del 
tiempo. En un momento de la vida social en que todo tiende a ser incor-
porado, homologado y banalizado, vale la pena mostrar el carácter irruptor 
del pensamiento y de la investigación histórica situada.

Referencias

Agudelo, Johana. 2017. La planificación familiar. Discursos sobre la vida y 
la sexualidad en Ecuador desde mediados del siglo XX. Quito: FLACSO 
Ecuador.

Aguirre, Andrea. 2019. Incivil y criminal. Quito como escenario de cons-
trucción estatal de la delincuencia entre los decenios 1960 y 1980. Qui-
to: Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador / Corporación 
Editora Nacional. 

Altamirano, Alexandra. 2022. “Participación de las mujeres trabajadoras 
en los Congresos Obreros de 1938 y representaciones de género en 
el primer Código del Trabajo”. Tesis de maestría, Universidad Andina 
Simón Bolívar, Sede Ecuador. http://hdl.handle.net/10644/9005 



Introducción

20

Andrade, Jorge. 2007. “Entre la santidad y la prostitución. La mujer en la 
novela ecuatoriana en el cruce del siglo XIX y XX”. Íconos. Revista de 
Ciencias Sociales 28: 35-45. http://hdl.handle.net/10469/610 

Argüello Pazmiño, Sofía. 2013. “Un fantasma ha salido del closet. Los pro-
cesos de politización de las identidades sexuales en Ecuador y México”. 
Tesis doctoral, El Colegio de México. 

Argüello, Sofía. 2022. “La despenalización de la homosexualidad en Ecua-
dor. Prácticas abyectas, sanciones morales y politización”. Ponencia 
presentada como parte del coloquio Género, Historia y Memoria, en 
el conversatorio Diversidades sexuales y sus encrucijadas históricas en el 
Ecuador, Quito, FLACSO Ecuador, 18 de agosto de 2022.
http://hdl.handle.net/10469/18675 

Arteaga, María Teresa. 2017. “Aproximaciones al estudio de los testamen-
tos de mujeres en Cuenca: memoria y herencia, 1860-1900”. Procesos 
45: 35-64. http://hdl.handle.net/10644/5796 

— 2019. Las cartas de doña Ana Zurita Ochoa. Hacia una subjetividad 
femenina colonial (Cuenca, siglo XVII). Serie Magíster 255. Quito: Uni-
versidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador.

Astudillo, Alexandra. 2015. La emergencia del sujeto femenino en la escritu-
ra de cuatro ecuatorianas de los siglos XVIII y XIX. Quito: Corregidor / 
Universidad Andina Simón Bolívar.

Barrera-Agarwal, Helena. 2012. “Dolores Sucre Lavayén. La poesía como 
manifiesto autobiográfico de la mujer ecuatoriana en el siglo XIX”. En 
Fronteras de la memoria. Cartografías de género en artes visuales, cine y 
literatura en las Américas y España, editado por Bernardita Llanos y Ana 
María Goetschel, 203-217. Santiago de Chile: Editorial Cuarto Pro-
pio / FLACSO Ecuador.

— 2015. Dolores Veintimilla. Más allá de los mitos. Quito: Academia Na-
cional de Historia / Sur Editores.

Benavides, Hugo. 2006. “La representación del pasado sexual de Gua-
yaquil. Historizando los enchaquirados”. Íconos. Revista de Ciencias 
Sociales 24: 145-160. https://doi.org/10.17141/iconos.24.2006.154



Introducción

21

Benítez, Isabel. 2012. “Feminismo y el movimiento de mujeres en la déca-
da 1980, en Quito”. Tesis de maestría, FLACSO Ecuador.
http://hdl.handle.net/10469/9378 

Benítez, Silvia. 2015. Voces de mujeres de la plebe en el hospicio de Quito 
(1785-1816). Serie Magíster 188. Quito: Universidad Andina Simón 
Bolívar, Sede Ecuador.

Black, Chad. 2010. The Limits of Gender Domination. Women, the Law 
and Politic Crisis in Quito, 1765- 1830. Albuquerque: The University 
of New México Press.

Borchart de Moreno, Christiana. 1991. “La imbecilidad y el coraje. La 
participación femenina en la economía colonial (Quito, 1780-1830)”. 
Revista Complutense de Historia de América 17: 167-182. https://revis-
tas.ucm.es/index.php/RCHA/article/view/RCHA9191110167A 

— 2006. “El control de la moral pública como elemento de las reformas 
borbónicas en Quito”. En Mujeres, Familia y Sociedad en la Historia 
de América Latina Siglos XVIII y XIX, editado por Scarlett O’Phelan y 
Margarita Zegarra Flórez, 447-469. Lima: CENDOC-Mujer / Pontifi-
cia Universidad Católica del Perú / Instituto Riva-Agüero / IFEA.

— 2010. Retos de la vida. Mujeres quiteñas entre el Antiguo Régimen y la 
Independencia. Biografías 12. Quito: Banco Central del Ecuador.

Burneo, Cristina. 2023. “Documentos impregnados. Vestido, cuerpo y na-
ción”. Revista Chilena de Literatura 107 (mayo): 17-55.
https://doi.org/10.4067/S0718-22952023000100017

Bustos, Guillermo. 1992. “La identidad ‘clase obrera’ a revisión. Una lectu-
ra sobre las representaciones de Congreso Obrero de Ambato de 1938”. 
Procesos 2: 73-93. http://hdl.handle.net/10644/604 

Butler, Judith. 2011. Mecanismos psíquicos del poder. Madrid: Cátedra.
Cabral. Alberto. 2017. Los fantasmas se cabrearon. Crónicas de la despenali-

zación de la homosexualidad. Quito: Fundación Regional de Asesoría de 
Derechos Humanos, INREDH.

Caicedo, Ligia. 2016. “Danza y ciudad. Las academias de danza en Quito 
en la década de los cincuenta del siglo XX”. Tesis de licenciatura, Pon-
tificia Universidad Católica del Ecuador.
http://repositorio.puce.edu.ec/handle/22000/13237



Introducción

22

Caillavet, Chantal. 2008. “‘Como caçica y señora desta tierra mando…’. 
Insignias, funciones y poderes de las soberanas del norte andino (siglos 
XV-XVI)”. Bulletin de l’Institut Français d’Études Andines 37 (1): 57-80. 
https://doi.org/10.4000/bifea.3291

Campana, Florencia. 1996. “Las revistas escritas por mujeres. Espacios 
donde se procesó el sujeto feminista, 1905-1907”. Tesis de maestría, 
Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador.
http://hdl.handle.net/10644/2771

Carrasco, Jennie. 2009. “Una mirada histórica de la vida de las mujeres 
1922-1960”. En Historia de mujeres e historia de género en el Ecuador. 
Una mirada al aporte de las mujeres en la historia del Ecuador en la ruta 
del bicentenario, 194-232. Quito: Comisión de Transición hacia el 
Consejo de Igualdad de las Mujeres y la Equidad de Género / Ministe-
rio de Cultura / IPANC.

Chalco, Soledad. 2017. “Caridad y acción católica en Quito. Discurso y 
prácticas de la élite en torno a los pobres y obreros en los años trein-
ta”. Tesis de maestría, FLACSO Ecuador.
http://hdl.handle.net/10469/12439 

Chaves, María Eugenia. 1999. Estrategia de libertad de una esclava del siglo 
XVIII. Quito: Abya-Yala.

Checa, Sophia. 2012. “Pecadoras e infectadas. La prostituta en la primera 
mitad del siglo XX”. Tesis de maestría, Universidad Andina Simón Bo-
lívar, Sede Ecuador. http://hdl.handle.net/10644/3029.

— 2016. “Prostitución femenina en Quito. Actores, perspectiva moral y 
enfoque médico (primera mitad del siglo XX)”. Procesos 43: 121-146. 
http://hdl.handle.net/10644/5231

Chilig, Enma. 2022. La puericultura en Ecuador de 1920 a 1938. Serie Ma-
gíster 332. Quito: Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador.

Chilig, Enma, y Luis Esteban Vizuete. 2022. “El surgimiento del asocia-
cionismo caritativo femenino y la politización de las mujeres católicas 
en Ecuador entre 1860 y 1904”. Theorein. Revista de Ciencias Sociales 1 
(4): 47-60. https://doi.org/10.26807/theorein.v6i01.71

Cifuentes, María Ángela. 1999. El placer de la representación. La imagen 
femenina ante la moda y el retrato. Quito: Abya-Yala.



Introducción

23

Clark, Kim. 1991 “El sexo y la responsabilidad en Quito. Prostitución, 
género y estado, 1920-1950”. Procesos 16: 35-59.
http://hdl.handle.net/10644/1531

— 2001. “Género, raza y nación. La protección a la infancia en el Ecuador 
(1910-1945”. En Antología de estudios de género, compilado por Gio-
conda Herrera, 183-210. Quito: FLACSO Ecuador / Ildis.

— 2005. “Feminismos estéticos y antiestéticos en el Ecuador de principios 
del siglo XX. Un análisis de género y generaciones”. Procesos 22: 85-
105. http://hdl.handle.net/10644/1757

— 2012. Gender, State and Medicine in Highland Ecuador. Pittsburgh, Pa: 
University of Pittsburgh Press.

Coba, Lisset. 2021. “Memorias de la Gran Marcha. Política, resistencia y 
género en la Amazonía ecuatoriana”. Arenal. Revista de Historia de las 
Mujeres 28 (2): 597-626. https://doi.org/10.30827/arenal.v28i2.15761  

Coronel, Rosario. 2015. “Cacicas indígenas en la Audiencia de Quito, si-
glo XVIII. Las redes ocultas del poder”. Procesos 42: 9-37.
https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/procesos/article/view/1772 

Costales, Alfredo, y Dolores Costales Peñaherrera. 2008. Insurgentes y re-
alistas. La Revolución y Contrarevolución quiteñas, 1809, 1822. Quito: 
FONSAL.

Crespo de Guayasamín, Blanca Guillermina. 2016. Me alumbré con un 
candil. Quito: Cognitio Ecuador.

Crespo de Ortiz Bilbao, Lola. 2003. Mi vida tal como la conté a uno de mis 
hijos. Quito: Corporación Editora Nacional.

Cuvi, Fabiola. 2014. Pioneras del movimiento femenino. La participación de 
la mujer ecuatoriana en los organismos especializados en el Ecuador y en el 
mundo. Quito: IECAM.

Cuvi, María, ed. 2009. Quito casa adentro narrado por mujeres. Quito: 
FONSAL.

— 2016. “Los patriarcas del café. La formación de una elite en Manta 
(Ecuador) en la primera mitad del siglo XX”. Tesis doctoral, Universitat 
de Lleida, España. http://hdl.handle.net/10803/365038

Cuvi, María, y Karin Harten Ahlers, eds. 2014. Gertrudis. Diarios de una 
mujer alemana sobre el Ecuador. Quito: Abya-Yala.



Introducción

24

Cuvi, María, y Laura Buitrón. 2006. Pensamiento feminista y escritos de 
mujeres en el Ecuador: 1989-1990. Bibliografía anotada. Quito: Unifem 
/ Unicef.

Da Cunha-Giabbai, Gloria. 1998. Marietta. El pensamiento de Marietta de 
Veintemilla. Quito: Banco Central del Ecuador.

Daza, Paula. 2022. Cuando las cacicas gobernaron en la Real Audiencia de 
Quito. Quito: FLACSO Ecuador / Abya-Yala.

DePeron, Luce. 2001. Una luz sin sombras. Barcelona: Circe.
Estrada, Jenny. 1984. Mujeres de Guayaquil. Guayaquil: Banco Central del 

Ecuador / Archivo Histórico del Guayas. 
Farge, Arlette. 1991. La atracción del archivo. Valencia: Edicions Alfons El 

Magnanim.
Garrido, Rafael. 2017. “La despenalización de la homosexualidad en Ecua-

dor: el legado de la acción colectiva GLBTI”. Informe de investigación, 
Quito, Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador.
http://hdl.handle.net/10644/5776 

Gauderman, Kimberly. 2003. Women’s Lives in Colonial Quito. Gender, 
Law and Economy in Spanish America. Austin: University of Texas Press.

GEMA (Grupo de Educadoras María Angélica). 2000. Maestras que dejaron 
huella. Aproximaciones biográficas, edición de Raquel Rodas y GEMA. 
Quito: Conamu / Taller de Investigación y Comunicación Manuela.

Goetschel, Ana María. 1996. “Educación e imágenes de mujer”. En Y el 
amor no era todo... Mujeres, imágenes y conflictos, editado por Martha 
Moscoso, 59-83. Quito: Abya-Yala / DGIS Holanda. 

— 1999. La posibilidad del imaginario. Quito en los inicios de la moderni-
dad. Quito: Abya-Yala.

— 2006. “Estudio introductorio”. En Orígenes del feminismo en el Ecuador. 
Antología, compilado por Ana María Goetschel, 13-56. Quito: CO-
NAMU / FLACSO Ecuador / Comisión de Género y Equidad Social 
del MDMQ / Secretaría de Desarrollo y Equidad Social del MDMQ 
/ UNIFEM.

— 2007. La educación de las mujeres, maestras y esferas públicas. Quito: 
FLACSO Ecuador / Abya-Yala.



Introducción

25

Goetschel, Ana María. 2010. “Las paradojas del liberalismo y las mujeres: 
coyuntura 1907-1909”. En Celebraciones centenarias y negociaciones por 
la nación ecuatoriana, coordinado por Valeria Coronel y Mercedes Prie-
to, 209–40. Quito: FLACSO Ecuador / Ministerio de Cultura.

—2014. Cartas públicas de mujeres ecuatorianas: Antología. Quito: 
FLACSO Ecuador / Municipio del Distrito Metropolitano de Quito 
/ ONU Mujeres / GIZ / Fundación Museos de la Ciudad / Centro de 
Arte Contemporáneo.

— 2015. “Género, historia y educación superior”. Ponencia presentada en 
el seminario internacional Calidad de la educación superior y género en 
América Latina, Quito.

— 2019. Moral y orden. La delincuencia y el castigo en los inicios de la mo-
dernidad en Ecuador. Quito: FLACSO Ecuador / Abya-Yala.

— 2021. Historias de rebelión y castigo. El aborto en Ecuador en la primera 
mitad del siglo XX. Quito: FLACSO Ecuador.

Goetschel, Ana María, Andrea Pequeño, Mercedes Prieto y Gioconda 
Herrera. 2007. De memorias. Imágenes públicas de las mujeres ecuato-
rianas de comienzos y fines del siglo veinte. Quito: FLACSO Ecuador 
/ FONSAL.

Guzmán, Ivonne. 2017. “Alba Calderón, Germania Paz y Miño y Piedad 
Paredes. La pintura social como medio de acceso al campo artístico de 
tres mujeres en el Ecuador de la década de 1930”. Tesis de maestría, 
Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador.
http://hdl.handle.net/10644/5988 

Handelsman, Michael. 1978. Amazonas y artistas. Un estudio de la prosa de 
la mujer ecuatoriana. Guayaquil: Casa de la Cultura Ecuatoriana.

Herrera, Gioconda, comp. 2001. Antología de estudios de género. Quito: 
FLACSO Ecuador / ILDIS.

— 2006. “The Catholic Church and Public Life in Ecuador under Libera-
lism, 1895-1920”. Tesis doctoral, Columbia University.
https://www.proquest.com/docview/305344860

— 2007. “Sujetos y prácticas feministas en el Ecuador, 1980-2005”. Ma-
nuscrito inédito.



Introducción

26

Herrera, Gioconda, comp. 2010. “El congreso católico de mujeres en 1909 
y la regeneración de la nación”. En Celebraciones centenarias y negocia-
ciones por la nación ecuatoriana, editado por Valeria Coronel y Mercedes 
Prieto, 241-263. Quito: FLACSO Ecuador / Ministerio de Cultura.

Ibarra, Alexia. 2022. “Las mujeres a través de los testamentos a finales del 
Antiguo Régimen en la Audiencia de Quito”. Tesis de maestría, Univer-
sidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador.
http://hdl.handle.net/10644/9002

Jiménez, Diana. 2016. “Las ‘mujeres nuevas’ de Alfaro Vive Carajo. Iden-
tidades de género, experiencias, historia y memoria política”. Tesis de 
maestría, FLACSO Ecuador. http://hdl.handle.net/10469/8956 

Kingman, Eduardo, y Blanca Muratorio. 2014. Los trajines callejeros. Me-
moria y vida cotidiana, siglos XIX-XX. Quito: FLACSO Ecuador / Mu-
nicipio del Distrito Metropolitano de Quito.

Kingman, Eduardo, y Erika Bedón. 2022. Ferias, plazas y mercados. Otra 
memoria posible. Quito: Instituto Metropolitano de Patrimonio.

Landázuri, Mariana. 2004. Juana Miranda. Fundadora de la Maternidad de 
Quito. Biografías 1. Quito: Banco Central del Ecuador.

Landívar, Myriam, comp. 2015. Zoila Ugarte de Landívar. La escritora, 
pensamiento y obra. Quito: Casa de la Cultura Ecuatoriana.

Lavallé, Bernard. 1996. “¿Estrategia o coartada? El mestizaje según los di-
sensos de matrimonio en Quito 1778-1818”. Procesos 12: 5-23.
http://hdl.handle.net/10644/1408 

León, Catalina. 1997. “Género, matrimonio y sociedad criolla en Cuenca 
durante la segunda mitad del siglo XVIII”. Procesos 15: 21-41.
http://hdl.handle.net/10644/1325 

León, Edizon. 2009. “Pensamiento político desde las mujeres afroecuato-
rianas”. En Historia de mujeres e historia de género en el Ecuador. Una 
mirada al aporte de las mujeres en la historia del Ecuador en la ruta del 
bicentenario, 119-147. Quito: Comisión de Transición hacia el Conse-
jo de Igualdad de las Mujeres y la Equidad de Género / Ministerio de 
Cultura / IPANC.

Londoño, Jenny. 1997. Entre la sumisión y la resistencia: las mujeres en la 
Audiencia de Quito. Quito: Abya-Yala. 



Introducción

27

López, Valeria. 2021. Trude Sojka. Resiliencia a través de las artes. Serie Ma-
gíster 302. Quito: Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador.

Loza, Natalia. 2015. “Para ser poet(is)a tienes que haberte muerto. Estudio 
de la producción literaria de mujeres en la década de los cincuenta en la 
Casa de la Cultura Ecuatoriana”. Tesis de maestría, FLACSO Ecuador. 
http://hdl.handle.net/10469/7665 

— 2022a. “El cuerpo femenino frente al espejo. Metáforas de auto repre-
sentación en la obra de escritoras ecuatorianas en la primera mitad del 
siglo XX”. Cuadernos de la Facultad de Humanidades y Ciencias Sociales 
62: 41-58. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=9185308 

— 2022b. “Tensiones entre maternidad y aborto en la obra de Laura Pérez 
de Oleas Zambrano (Quito, 1959)”. Anuario Colombiano de Historia 
Social y de la Cultura 49: 291-392.
https://doi.org/10.15446/achsc.v49n1.98770  

Loza, Renata. 2006. Dolores Veintimilla de Galindo. Poesía y subjetividad 
femenina en el siglo XIX. Quito: Universidad Andina Simón Bolívar, 
Sede Ecuador / Abya- Yala / CEN.

Maldonado, Viviana. 2020. “En torno al aborto. Cuerpos y sujetos de 
la moral política religiosa”. En Derechos sexuales y derechos reproduc-
tivos en Ecuador: disputas y cuentas pendientes, coordinado por Ana 
María Goetschel, Gioconda Herrera y Mercedes Prieto, 36-61. Quito: 
FLACSO Ecuador / Abya-Yala.

Martínez, Nela. 2018. Yo siempre he sido Nela Martínez Espinosa. Una auto-
biografía hablada. Cuenca: UNAE / Archivo Martínez Meriguet.

Méndez, Cecilia. 2003. “Formas de vigilancia y castigo a las mujeres de 
Cuenca en el siglo XVIII”. Tesis de maestría, Universidad de Cuenca. 
http://dspace.ucuenca.edu.ec/handle/123456789/20312

Meriguet, Nela. 2012. Vienen ganas de cambiar el tiempo. Epistolario entre 
Nela Martínez Espinosa y Joaquín Gallegos Lara; 1930 a 1938. Quito: 
Instituto Metropolitano de Patrimonio / Archivo Martínez Meriguet.

Mina, Janeth. 2013. “Saberes y conocimientos sobre el parto. Historia de 
vida de una partera afroecuatoriana”. Tesis de maestría, FLACSO Ecua-
dor. http://hdl.handle.net/10469/5923



Introducción

28

Minchom, Martin. 2007. El pueblo de Quito 1690-1810. Demografía, di-
námica socioracial y protesta popular. Quito: FONSAL.

Moncada, Tamara. 2023. “Memorias en disputa. Alfaro Vive Carajo y sus 
luchas contra el silencio”. Tesis de maestría, FLACSO Ecuador.
http://hdl.handle.net/10469/19069 

Montúfar, Verónica. 1996. “Acerca de putas, brujas, grajientas y muchas 
más…” En Y el amor no era todo... Mujeres, imágenes y conflictos, editado 
por Martha Moscoso, 157-186. Quito: Abya-Yala / DGIS Holanda. 

Moscoso, Lucía. 1999. De cisnes dolientes a mujeres ilustradas. Imágenes de 
mujeres a través de la literatura, 1890-1920. Quito: Abya-Yala.

— 2009. “Mujeres de la Independencia”. En Historia de mujeres e historia 
de género en el Ecuador. Una mirada al aporte de las mujeres en la historia 
del Ecuador en la ruta del bicentenario, 160-187. Quito: Comisión de 
Transición hacia el Consejo de Igualdad de las Mujeres y la Equidad de 
Género / Ministerio de Cultura / IPANC.

— 2012. “Amistades ilícitas: Contravenciones y sexualidades transgresoras 
en el Quito colonial del siglo XVIII”. Revista de Historia y Ciencias So-
ciales Retornos 11: 31-77. http://koha.musef.gob.bo/bib/292283 

— 2018. Relaciones ilícitas en la plebe quiteña (1780-1800). Serie Magíster 
236. Quito: Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador.

Moscoso, Gladys. 1996a. “Las imágenes de la literatura”. En Y el amor no 
era todo... Mujeres, imágenes y conflictos, editado por Martha Moscoso, 
85-116. Quito: Abya-Yala / DGIS Holanda.

— 1996b. “La violencia contra las mujeres”. En Y el amor no era todo... 
Mujeres, imágenes y conflictos, editado por Martha Moscoso, 187-209. 
Quito: Abya-Yala / DGIS Holanda.

Moscoso, Martha. 1992. “Mujer indígena y sociedad republicana. Rela-
ciones étnicas y de género en el Ecuador”. En Mujeres de los Andes. 
Condiciones de vida y salud, editado por Anne Claire Défossez, Didier 
Fassin y Mara Viveros, 223-244. Bogotá: Instituto Francés de Estudios 
Andinos / Universidad Externado de Colombia.

— comp. 1995. Palabras del silencio. Las mujeres latinoamericanas y su his-
toria. Quito: Abya-Yala / DGIS Holanda / Unicef.



Introducción

29

Moscoso, Martha. 1996a, ed. Y el amor no era todo... Mujeres, imágenes y 
conflictos. Quito: Abya-Yala / DGIS Holanda.

— 1996b. “Discurso religioso y discurso estatal: la mujer sumisa”. En Y 
el amor no era todo... Mujeres, imágenes y conflictos, editado por Martha 
Moscoso, 21-57. Quito: Abya-Yala / DGIS Holanda.

— 1996c. “Los límites de la tolerancia: divorcio, concubinato y adulterio”. 
En Y el amor no era todo... Mujeres, imágenes y conflictos, editado por 
Martha Moscoso, 119-155. Quito: Abya-Yala / DGIS Holanda.

— 1997. “Mujeres indígenas, mestizaje y formación de los sectores popu-
lares urbanos”. En El siglo XIX. Bolivia y América Latina, compilado por 
Rosana Barragán, Dora Cajías y Seemin Qayum, 487-496. La Paz: IFEA.

— 2006. “Imágenes y roles de género en La Emancipada”. En Mujeres, 
Familia y Sociedad en la Historia de América Latina Siglos XVIII y XIX, 
editado por Scarlett O’Phelan y Margarita Zegarra Flórez, 429-444. 
Lima: CENDOC-Mujer / Pontificia Universidad Católica del Perú / 
Instituto Riva-Agüero / IFEA.

— 2009. “Estudio introductorio”. En Historia de mujeres e historia de gé-
nero en el Ecuador. Una mirada al aporte de las mujeres en la historia del 
Ecuador en la ruta del bicentenario, 17-40. Quito: Comisión de Tran-
sición hacia el Consejo de Igualdad de las Mujeres y la Equidad de 
Género / Ministerio de Cultura / IPANC.

Moscoso, Martha, Estelina Quinatoa, Edizon León, Lucía Moscoso y Jennie 
Carrasco. 2009. Historia de mujeres e historia de género en el Ecuador. Una 
mirada al aporte de las mujeres en la historia del Ecuador en la ruta del bi-
centenario. Quito: Comisión de Transición hacia el Consejo de Igualdad 
de las Mujeres y la Equidad de Género / Ministerio de Cultura / IPANC.

Muratorio, Blanca. 2005. “Historia de vida de una mujer amazónica. 
Intersección de autobiografía, etnografía e historia”. Íconos. Revista de 
Ciencias Sociales 22: 129-143.
https://doi.org/10.17141/iconos.22.2005.95 

— 2014. “Vidas de la calle. Memorias alternativas: las cajoneras de los 
portales”. En Los trajines callejeros. Memoria y vida cotidiana, siglos XIX-
XX, de Eduardo Kingman Garcés y Blanca Muratorio, 113-148. Quito: 
FLACSO Ecuador / Municipio del Distrito Metropolitano de Quito.



Introducción

30

Murray, Pamela S. 2020. Manuelita. Por la gloria. Por Bolívar. Bogotá: 
Penguin Random House.

Núñez Sánchez, Jorge. 1991. Historia de la mujer y la familia. Quito: Edi-
tora Nacional / ADHILAC.

Ochoa, Nancy. 1987. La mujer y el pensamiento liberal. Quito: El Conejo. 
— 2007. Marietta de Veintemilla. Estudio introductorio, antología y notas. 

Quito: CEN / Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador / 
Campaña Nacional Eugenio Espejo por el Libro y la Lectura.

Ochoa, Nancy, Ileana Almeida, María José Troya y Raúl Borja. 2023. Mu-
jeres por la democracia en Ecuador (1984-1998). Quito: Abya-Yala.

O’Connor, Erin. 2016. Género, indígenas y nación. Las contradicciones de 
construir el Ecuador, 1830-1925. Quito: Abya-Yala.

Páez Vacas, Carolina. 2010. “Travestismo urbano. Género, sexualidad y 
política”. Tesis de maestría, FLACSO Ecuador.
http://hdl.handle.net/10469/1259 

Paz, Diego. 2020. “Políticas de educación en sexualidad entre 1998-2017”. 
En Derechos sexuales y derechos reproductivos en Ecuador: disputas y cuen-
tas pendientes, coordinado por Ana María Goetschel, Gioconda Herrera 
y Mercedes Prieto, 62-92. Quito: FLACSO Ecuador / Abya-Yala.

Perrot, Michelle. 2008. Mi historia de las mujeres. Buenos Aires: Fondo de 
Cultura Económica.

Pineda, Carmen. 2013. “Mujeres y teología de la liberación en Riobamba y 
Quito. Los decenios de 1970 y 1980”. Tesis de maestría, Universidad An-
dina Simón Bolívar, Sede Ecuador. http://hdl.handle.net/10644/3268

Pinzón, Luz Elena. 2023. “Procesos históricos de integración de la pobla-
ción migrante árabe en Ecuador entre finales del siglo XIX y principios 
del siglo XXI. Una mirada hacia las mujeres migrantes”. Tesis de maes-
tría, FLACSO Ecuador. http://hdl.handle.net/10469/19082 

Poloni-Simard, Jacques. 1992. “Mujeres indígenas y economía urbana. El 
caso de Cuenca durante la colonia”. En Mujeres de los Andes. Condicio-
nes de vida y salud, editado por Anne Claire Défossez, Didier Fassin y 
Mara Viveros, 201-221. Bogotá: Instituto Francés de Estudios Andinos 
/ Universidad Externado de Colombia.



Introducción

31

Ponce Leiva, Pilar. 1997. “El poder informal. Mujeres de Quito en el siglo 
XVII”. Revista Complutense de Historia de América 223: 97-112. https://
revistas.ucm.es/index.php/RCHA/article/view/RCHA9797110097A 

Pratt, Mary Louise. 1995. “Género y ciudadanía. Las mujeres en diálogo 
con la nación”. En Esplendores y miserias del siglo XIX. Cultura y so-
ciedad en América Latina, coordinado por Beatriz González Sthepan, 
261-275. Caracas: Monte Ávila Editores.

Prieto, Mercedes. 2015. Estado y colonialidad. Mujeres y familias quichuas 
de la Sierra del Ecuador, 1925-1975. Quito: FLACSO Ecuador.

— 2017. “Estado, integración y mujeres. Una mirada conectada del Pro-
grama Indigenista Andino (1951-1973)”. El Programa Indigenista An-
dino, 1951-1973. Las mujeres en los ensambles estatales del desarrollo, 
compilado por Mercedes Prieto, 265-292. Quito: FLACSO Ecuador / 
Instituto de Estudios Peruanos.

Prieto, Mercedes, y Ana María Goetschel. 2008. “El sufragio femenino en 
Ecuador (1884-1940)”. En ¿Qué genero tiene el derecho? Ciudadanía, 
historia y globalización, editado por Stefanie Kron y Caroline Noack, 
116-142. Berlín: Edition Tranvía / Verlag Walter Frey.

Quinatoa, Estelina. 2009. “Mujeres indígenas del siglo XIX y mediados 
del XX en el Ecuador”. En Historia de mujeres e historia de género en el 
Ecuador. Una mirada al aporte de las mujeres en la historia del Ecuador en 
la ruta del bicentenario, 42-104. Quito: Comisión de Transición hacia 
el Consejo de Igualdad de las Mujeres y la Equidad de Género / Minis-
terio de Cultura / IPANC.

Re, Lucía. 2009. “Educación católica de mujeres quiteñas de clase me-
dia en las décadas del 50 y 60”. Tesis de maestría, FLACSO Ecuador. 
http://hdl.handle.net/10469/2094 

Rocha, Susan, coord. 2023. Irruptoras: mujeres en la Universidad Central 
del Ecuador (1921-2021). Quito: Editorial Universitaria. 

Rodas, Raquel. 1987. Tránsito Amaguaña. Su testimonio. Quito: Cedime. 
— 2008. Tonos y destellos en la evocación de Teodosia Robalino. Quito: Mi-

nisterio de Cultura y Patrimonio.
— 2009. Historia del voto femenino en el Ecuador. Quito: Conamu.



Introducción

32

Rodas, Raquel. 2010. Zoila Ugarte de Landívar. Patriota y republicana. 
“Heroína ejemplar del feminismo”. Biografías 10. Quito: Banco Cen-
tral del Ecuador.

Rodas, Raquel, y María Cuvi. 2007. Las propias y los ajenos. Miradas crí-
ticas sobre los discursos del movimiento de mujeres del Ecuador. Quito: 
Agencia Canadiense para el Desarrollo Internacional / Fondo para la 
Igualdad de Género.

Romo Leroux, Ketty. 1983. La mujer, dura lucha por la igualdad. Guaya-
quil: Universidad de Guayaquil.

Rosero, Rocío, y Jackeline Contreras. 1988. Bibliografía sobre la mujer en 
el Ecuador. Quito: Ildis.

Salazar Cortez, Tatiana. 2017. “La militancia política femenina en la iz-
quierda marxista ecuatoriana de la década de los sesenta. La URME y 
el PCE”. Procesos 46: 91-118.
https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/procesos/article/view/1714 

— 2018. “Una lectura a la versátil militancia de la Alianza Femenina Ecua-
toriana 1938-1950”. Trashumante. Revista Americana de Historia Social 
11: 164-186. https://doi.org/10.17533/udea.trahs.n11a08

— 2021. Experiencia y militancia de las mujeres de izquierda (URME, 
1962-1966). Serie Magíster 304. Quito: Universidad Andina Simón 
Bolívar, Sede Ecuador. 

— 2022. “Ecuatorianas comunistas entre las décadas de los 60 y 70. Estra-
tegias locales para intereses internacionales”. Crisol 20: 1-19.
https://crisol.parisnanterre.fr/index.php/crisol/article/view/391/441 

Salazar Garcés, Sonia, y Alexandra Sevilla Naranjo. 2009. Mujeres de la 
Revolución de Quito. Quito: FONSAL.

Salgado, Mireya. 2021. “Indios altivos e inquietos”. Conflicto y política po-
pular en el tiempo de las sublevaciones: Riobamba en 1764 y Otavalo en 
1777. Quito: FLACSO Ecuador / Abya-Yala.

Salomon, Frank. 1988. “Indian Women of Early Colonial Quito as Seen 
Through Their Testaments”. The Americas 44 (3): 321-349.
https://www.jstor.org/stable/1006910 



Introducción

33

Sandoval, Natasha. 2018. “La Virgen del Panecillo. Feminidad sagrada, 
construcción monumental y disputas simbólicas del nacionalismo ca-
tólico ecuatoriano (1892-1976)”. Tesis de maestría, Universidad An-
dina Simón Bolívar, Sede Ecuador http://hdl.handle.net/10644/6453 

Santacruz, Lucy. 2018. “Feminismo y mestizaje: una lectura desde la clase, 
el género y la raza en Ecuador; 1910-1940”. Tesis doctoral, Universi-
dad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador.
http://hdl.handle.net/10644/6136 

Scott, Joan Wallach. 2008. Género e historia. México: FCE, Universidad 
Autónoma de la Ciudad de México. 

Sevilla Naranjo, Alexandra. 2021. “Vecinas y ciudadanas. Las mujeres del 
Distrito del Sur y el uso de la voz ‘ciudadana’ durante la república tem-
prana”. Procesos 54: 109-134. http://hdl.handle.net/10644/8630 

— 2022. “Las mujeres de la Independencia. Una reflexión desde la memo-
ria”. En Tejer república: historias, memorias y visualidades a 200 años de 
la Batalla de Pichincha, coordinado por Viviana Velasco Herrera, Sofía 
Luzuriaga Jaramillo y Andrea Moreno Aguilar, 384-394. Quito: Ponti-
ficia Universidad Católica del Ecuador.

Sosa, Ximena. 1987. “Familia y revolución liberal”. Tesis de licenciatura, 
Pontificia Universidad Católica del Ecuador. 

— 2020. Hombres y mujeres velasquistas, 1934-1972. Quito: FLACSO 
Ecuador /Abya- Yala.

Sosa, Ximena, y Cecilia Durán. 1990. “La familia, la ciudad y la vida cotidiana 
en el siglo XIX”. En Nueva Historia del Ecuador, editado por Enrique Ayala 
Mora, vol. 8, 157-191. Quito: Corporación Editora Nacional / Grijalbo.

Terán, Rosemarie. 2010. “La Emancipada. Las primeras letras y las mu-
jeres en el Ecuador decimonómico”. Historia de la Educación. Revista 
Interuniversitaria 29: 35-55.
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3690626 

Torres, Alicia. 2023. El matrimonio en disputa. Género y raza en la Real Au-
diencia de Quito, siglos XVII- XVIII. Quito: FLACSO Ecuador / IFEA.

Torres, Tatiana. 2020. “Legislación liberal sobre la mujer ecuatoriana. 
1895-1911”. Tesis de maestría, FLACSO Ecuador.
http://hdl.handle.net/10469/16605 



Introducción

34

Troya, María del Pilar. 2007. “Discursos sobre ciudadanía del Movimiento 
de Mujeres del Ecuador a fines de los 90”. Tesis de maestría, FLACSO 
Ecuador. http://hdl.handle.net/10469/639 

Valladares, Lolita. 2020. “Entre discursos e imaginarios. Los derechos sexua-
les y reproductivos en el debate de la Asamblea Nacional Constituyente 
de 1998”. En Derechos sexuales y derechos reproductivos en Ecuador: disputas 
y cuentas pendientes, coordinado por Ana María Goetschel, Gioconda He-
rrera y Mercedes Prieto, 22-35. Quito: FLACSO Ecuador / Abya-Yala.

Varea, Soledad. 2008. “Entre la clandestinidad y la liberación: representa-
ciones del aborto en la ciudad de Quito”. En Estudio sobre sexualida-
des en América Latina, editado por Kathya Araujo y Mercedes Prieto, 
269-289. Quito: FLACSO Ecuador. 

Vásquez, María Antonieta. 1990. “Familia, costumbres y vida cotidia-
na a principios de siglo”. En Nueva Historia del Ecuador, editado por 
Enrique Ayala Mora, vol. 9, 205-234. Quito: Corporación Editora 
Nacional / Grijalbo.

Vásquez, Salomé. 2010. “Combate jurídico entre las dos repúblicas ante los 
tribunales eclesiásticos del virreinato peruano en la colonia tardía. De-
construcción de las relaciones de poder entre un amo y su sirvienta”. Te-
sis de maestría, FLACSO Ecuador. http://hdl.handle.net/10469/2107 

Vilalta, María José. 2018. “Casarse en el regazo del Cotopaxi (Ecuador, 
1720-1861)”. Revista de Demografía Histórica 36 (2): 197-218.
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6800526 

— 2021. “Trabajadoras en los Andes del norte (Toacazo, Ecuador, 1778-84 
y 1861)”. Arenal. Revista de Historia de las Mujeres 28 (1): 91-128.
https://revistaseug.ugr.es/index.php/arenal/article/view/7962 

Villarreal, Milagros. 2018. La Escuela Nacional de Enfermeras entre 1942 y 
1970. Serie Magíster 238. Quito: Universidad Andina Simón Bolívar, 
Sede Ecuador.

Vizuete, Luis. 2021 “De la ‘voz pública’ a la reclusión. Persecución, ima-
ginario social y castigo de la sodomía en la Audiencia de Quito entre 
1778 y 1789”. Transhumante. Revista Americana de Historia Social 18: 
52-75. https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=455670191003 



Parte I
Sublevaciones y censos

en la Colonia y en 
la República





37

En este capítulo exploro el protagonismo que tuvieron las mujeres en la su-
blevación que se extendió por todos los pueblos y anejos del corregimiento 
de Otavalo en 1777. Estas mujeres, cacicas, capitanas, a quienes no busqué 
deliberadamente, fueron apareciendo con fuerza en los documentos que 
componen la Sumaria de la sublevación, mostrándose abiertamente y pi-
diendo mi atención.1

En general, las sublevaciones de finales del siglo XVIII en la Audiencia 
de Quito han pasado bastante desapercibidas para una historiografía que 
las ha relegado al campo de lo reactivo y prepolítico. En dicha literatura se 
da por sentado el papel pasivo de los sujetos subalternos y, específicamente, 
la agencia política de la llamada República de Indios durante el período 
hispánico. No solo se ha silenciado la existencia política de los indios, sino 
que, a partir de ciertos supuestos, se ha perdido de vista también la hetero-
geneidad constitutiva de dicha población.2

Me acerqué a la sublevación de Otavalo en un estudio comparativo entre 
esta y la de Riobamba de 1764 en el que, precisamente, busqué mostrar su 

1  La Sumaria de la Sublevación de Otavalo está en el Archivo Nacional de Historia de 
Ecuador (ANE), Fondo Corte Suprema, Serie Indígenas, caja 99, exps. 5, 8, 9, 10, 12 y 
13; caja 101, exp. 17. 
2  Hay importantes excepciones a esa tendencia historiográfica. Destaco a Jacques Polo-
ni-Simard (1992, 2000), Martin Minchom (2007), Christiana Borchart de Moreno (1991, 
1998, 2007b), Bernard Lavallé (1999, 2002) y Karen Graubart (2007).

Capítulo 1
Las capitanas sublevadas de Otavalo:
violencia y liderazgo en 1777
Mireya Salgado Gómez

https://doi.org/10.46546/2025-72foro-01



Capítulo 1

38

politicidad y descubrir prácticas y lenguajes políticos no reconocidos como 
tales (Salgado Gómez 2021). Cuando a través de la lectura densa y minu-
ciosa de los expedientes de esas sublevaciones fui develando la complejidad 
de la categoría indio en estas coyunturas, así como las formas particulares 
de agencia política que era posible encontrar en la República de Indios, no 
solo me acerqué a las dimensiones silenciadas de estas protestas insertas en 
contextos específicos en los que toman sentido. También pude identificar 
la cantidad y diversidad de actores que participaron en ellas, desafiando 
el orden y construyendo en parte los derroteros de sus vidas. A través del 
acercamiento a estas sublevaciones fue posible entender el impacto que la 
movilización popular de fines del siglo XVIII tuvo no sólo a nivel local sino 
también global. Estas prácticas políticas fueron formas activas de negociar 
las reformas borbónicas y de redefinir la relación colonial (Salgado Gómez 
2021). En Otavalo, entre esos actores heterogéneos, sobresalen estas mu-
jeres rebeldes con sus repertorios de protesta, que abarcaban lo material y 
lo simbólico y que deben entenderse en el contexto local, regional y global 
de irrupción de una cultura del disenso y de la política (Serulnikov 2006, 
2010, 2022; Thomson 2002).

En el caso de las mujeres sublevadas a las que me aproximo aquí, se 
suman varios supuestos para que ellas hayan pasado desapercibidas. Los 
principales, ser mujeres e indias. Al serlo, se asume su pasividad desde un 
lugar que tan solo puede pensarse como el de la subordinación pura y dura. 
Aunque se ha trabajado el papel activo de las mujeres indias en las ciudades 
coloniales, sobre todo en el mundo del abasto y el mercado, y en las estra-
tegias litigantes (Borchart de Moreno 1991; Gauderman 2003), ha habido 
menos atención a las mujeres de las áreas rurales de la Audiencia de Quito.3 

Trabajos como los de Caillavet (2008), Coronel Feijóo (2015), así 
como los más recientes de Daza (2022), Ochoa y Vicuña (2021), ofrecen 
un acercamiento necesario y refrescante al protagonismo de estas muje-
res en esferas de poder durante todo el período colonial. Como sugiere 
Coronel Feijóo  (2015), hay un poder femenino y una presencia de las 

3  Hasta muy recientemente, la excepción eran Chantal Caillavet (2008), Rosario Coronel 
Feijóo (2015) y la propia Christiana Borchart de Moreno (1991).



Las capitanas sublevadas de Otavalo: violencia y liderazgo en 1777

39

mujeres en lo público, continuo y duradero en el espacio norandino. Esto 
se mantiene y reconfigura a pesar de las conquistas incaica y española. Esa 
presencia les habría dado relevancia en las tensiones y negociaciones que 
se desatan en el complejo escenario de las reformas y la crisis de la segunda 
mitad del siglo XVIII.

En este capítulo, no me interesa mirar a las mujeres en espacios de 
poder como los ya abordados, sino conocerlas en las coyunturas de violen-
cia que son las sublevaciones. En el caso específico de la participación de 
mujeres en la sublevación de Otavalo, me interesa resaltar las posibilida-
des metodológicas que abre la lectura de distintas experiencias históricas, 
abordadas desde coyunturas concretas. Parecería innecesario a estas alturas 
invocar a E. P. Thompson, pero se vuelve urgente recordar su obra o la de 
Nathalie Zemon Davies para desmontar la visión de los sectores popula-
res o subalternos como inertes y reactivos. Como propone Thompson, es 
necesario acercarse al carácter contextualizado de la acción humana, su 
plasticidad y fluidez. Esta se fundamenta en relaciones encarnadas en gente 
real, y esas son las mujeres concretas sobre las cuales trata este texto. Sus 
luchas, aquellas por las que buscan participar en la conformación de las 
condiciones de su propia vida, no necesariamente fueron ideas o modos de 
actuar que perduran o dejan rastros. Fueron acciones inscritas en el acto, 
fugaces. Sin embargo, aunque sus protestas puedan parecer baldías para el 
gran relato de la historia nacional, por ejemplo, y fueron olvidadas por ello, 
las historias minúsculas de esas batallas merecen ser contadas.

Chantal Caillavet (2008) sostiene que pocas veces las mujeres escapan 
a los silencios de la historia en tanto que ni siquiera quedan nombradas o 
percibidas en el registro de los hechos de los documentos que reposan en 
nuestros archivos. No obstante, como demuestran Borchart de Moreno 
(1991), Coronel Feijoó (2015), Daza (2022), entre otras, este no es el 
caso de las muchas mujeres indígenas o mestizas que aparecen de manera 
constante y bulliciosa en la documentación de la Real Audiencia de Qui-
to. A diferencia de esos estudios que apuntan a las estrategias de mujeres 
ligadas al poder, en este artículo exploro la figura de mujeres rebeldes que 
sorpresivamente protagonizaron los hechos registrados en la extensa su-
maria de la sublevación de Otavalo de 1777. Sus nombres y sus acciones 



Capítulo 1

40

quedaron asentadas allí. Quisiera mostrar las características que tiene su 
agencia, pero esto está íntimamente relacionado con la manera en que 
fueron nombradas y registradas en dichos documentos. Es decir, con una 
carga de sentido que es necesario leer entre líneas e interpretar. Ello supone 
acercarse a un archivo más amplio que permite entender el sentido de sus 
acciones más allá de una coyuntura concreta.

Para comprender el papel de estas mujeres en la sublevación de Otavalo 
exploro en este capítulo sus prácticas políticas de subversión. Se trata de 
un repertorio de acción ligado al rumor, a la violencia y a la destrucción, a 
las prácticas paganas y al despliegue de sus cuerpos en los espacios del co-
rregimiento, mientras preparaban y repartían la comida y bebida entre los 
rebeldes en esos días en que todo se dio la vuelta. Finalmente, me detendré 
en la estrategia de despolitización que suponen las narrativas de la sumaria 
de la sublevación.

Los hechos

El 12 de noviembre de 1777, José Diguja, presidente de la Real Audiencia 
de Quito, convocaba a una reunión urgente para tratar la sublevación que 
se extendía desde el 9 de ese mes —cuando se anunció el inicio de una 
numeración—, por todos los pueblos y anejos del corregimiento de Ota-
valo.4 Según las cartas del Corregidor y otras autoridades locales y vecinos 
que habían huido a refugiarse en Quito, al sonido de churos y tambores, 
los indios continuaban incendiando casas de españoles y atacando viajeros 
en los caminos.

La mañana del domingo 9 de noviembre de 1777, las indias cacicas de 
Cotacachi5 se reunieron en la iglesia, a la hora de la misa mayor, porque 

4  ANE, Fondo Corte Suprema, Serie Indígenas, caja 99, exp. 5, fols. 1 y 2.
5 Indias cacicas puede referirse a esposas o hijas de los caciques, a herederas del título 
por muerte de sus esposos, a cacicas de menor rango que estaban frente a parcialidades o 
disputaban su mando, a mujeres de las élites indias. Hasta 1740 se mantuvo la sucesión 
tradicional a través de la línea de sangre, que incluía a mujeres. Desde 1740 la Corona 
empieza a minar los derechos de sucesión por la línea de sangre. Esto altera las jerarquías 



Las capitanas sublevadas de Otavalo: violencia y liderazgo en 1777

41

sabían que el cura Miguel Rojas publicaría desde el púlpito el auto que 
anunciaba el inicio de una nueva numeración.6 Solo unos pocos días antes 
habían circulado rumores y alertas en las juntas del día de difuntos, cuando 
indias e indios venían de distintas partes de la Audiencia a reencontrarse 
con sus muertos al calor de la chicha y el aguardiente. Entre esos rumores, 
se decía que en la numeración, además de gravarles con la aduana —es de-
cir, con impuestos y alcabalas a todos sus consumos—, les pondrían hierro 
a sus hijos para venderlos como esclavos.

Las más activas de esa región, llamadas en la sumaria “indias cacicas”, 
eran la esposa del gobernador de Cotacachi, doña Petrona Pineda; la espo-
sa de Manuel Tamayo, gobernador de Íntag, doña Antonia Salazar; doña 
Antonia Tamayo y su hija, doña Liberata Otavalo; Baltasara Méndez, espo-
sa del maestro de capillas, entre otras mujeres. El apelativo doña, presente 
en la sumaria, denota prestigio, categoría de principal. Algunas de estas 
mujeres llevaban piedras, casi todas estaban sin las alhajas correspondientes 
a su categoría, salvo una que llevaba orejeras, pero se las quitó antes del 
tumulto. Todas ellas buscaban arrebatarle al cura el auto de la numeración, 
e impedir así su inicio.

Según la sumaria, las indias pedían que “los hombres en nada se metie-
ran”7, que las dejasen a ellas que, como madres, debían resolver el asunto. 
El tumulto fue general y Rojas salió de la iglesia ensangrentado mientras las 
mujeres y algunos hombres lo rodeaban, golpeaban y llevaban a la plaza. 
Rita Piñán y Nicolás Sainga sacaron amarrado de la sacristía al sacerdote 
Narciso Tún. Mientras tanto, la plebe, “sumamente enfurecida”,8 se tomó 
el pueblo. Allí estaban los indios gañanes, sueltos y de obraje, del pueblo de 
Cotacachi. Los sublevados persiguieron a curas, presbíteros, terratenientes 
y obrajeros. A los que pudieron agarrar los entregaron a las indias cacicas 

tradicionales y desata un proceso de reacomodo de los cacicazgos y de negociaciones en las 
que las mujeres son muy activas (Coronel Feijóo 2015).
6  Se trata de las numeraciones realizadas en el contexto de las Reformas Borbónicas para 
aumentar la recaudación tributaria, incluir forasteros e intentar reordenar las categorías de 
una sociedad volátil.
7 ANE, Fondo Corte Suprema, Serie Indígenas, caja 99, exp.12, fols. 21v y 22.
8 ANE, Fondo Corte Suprema, Serie Indígenas, caja 99, exp. 5. Las siguientes citas se refie-
ren a este documento hasta que se indique lo contrario. 



Capítulo 1

42

que comandaban la revuelta. Ellas los desnudaron y mataron a golpes. 
Después de dejar los cuerpos insepultos en la plaza del pueblo durante dos 
días, los tiraron en los potreros de una hacienda de temporalidades donde 
se los comieron los perros. Mientras, se extendía la sublevación y muchos 
corrieron la misma suerte.

Poco a poco, cada uno de los pueblos y anejos del corregimiento de 
Otavalo se sumaron a la sublevación. A Cotacachi le siguió Otavalo, luego 
San Pablo, Cayambe y Atuntaqui. Los repertorios de protesta se repetían 
siempre: invasión de iglesias con las mujeres al frente, destrucción de es-
pacios y objetos sagrados, haciendas y obrajes, bailes “de tiempos de la 
gentilidad”, juntas en torno a la comida y la chicha preparada por ellas, y 
la violencia desplegada, las muertes y la exhibición de cuerpos.

Si en Cotacachi la sumaria identificó a estas mujeres como “cacicas”, 
en los otros anejos y pueblos se las denominó “capitanas”, mujeres del 
común que ganaban su liderazgo en la refriega misma del levantamien-
to. La mayoría aparece también con nombres propios. Ellas, cacicas o 
capitanas, fueron las que persiguieron a quienes podían tener datos de 
la numeración, a los “cartacuenteros”,9 a los que llevaban el registro de 
las deudas. Además de perseguirlos, los mataron y pasearon sus cuerpos. 
Destruyeron y quemaron todos los registros de cuentas y deudas. Iban y 
venían buscando esos “papeles” que ratificaban su subordinación y la de 
sus hijos, la explotación y los abusos, que condenaban la posibilidad de su 
reproducción y su futuro. Ellas, Antonia, Baltasara, Rita, María, Liberata, 
fueron quienes invadieron las iglesias buscando a los aduanistas. Durante 
más de una semana, en el paisaje por donde estas mujeres se movían, 
además de los cuerpos en los caminos, se veían columnas de humo por las 
haciendas y obrajes incendiados, por los papeles y el algodón quemados. 
En el enfrentamiento con las milicias de Ibarra, 58 indios y 37 indias 
fueron apresados. La de las mujeres nombradas en la sumaria es, como se 
ve, una presencia ruidosa, de alharaca.

¿Cómo interpretar este protagonismo?

9  Los cartacuenteros eran quienes llevaban las cuentas del trabajo en obrajes y haciendas, 
del tributo, etc.



Las capitanas sublevadas de Otavalo: violencia y liderazgo en 1777

43

La tiranía contra los “hombres libres”

Los participantes de la sublevación de Otavalo fueron indígenas que tenían 
en común, además de la pertenencia étnica, la experiencia de la explota-
ción permanente y la agudización de condiciones de subordinación perci-
bidas como ilegítimas y expuestas en los memoriales de caciques y de pro-
tectores. El debilitamiento de la comunidad se venía dando de la mano del 
poder creciente de las haciendas y de la disminución demográfica causada 
por las epidemias. Había un despoblamiento continuado de los pueblos de 
indios. Años antes de la sublevación, los caciques denunciaban el “sumo 
silencio de gente india”.10 Por otro lado, las deudas en aumento de quienes 
ya lo habían perdido todo, sumadas al despojo de tierras y la pérdida de 
recursos para la subsistencia, la presión sobre los caciques, el irrespeto de 
las viejas leyes a partir de las cuales se había organizado la vida y el trabajo 
en los pueblos de indios, así como la usurpación de funciones e imposición 
de nuevas autoridades, los abusos de mayordomos, corregidores, alcaldes 
de indios, etcétera, fueron cerrando cualquier posibilidad de negociación.

Junto a la progresiva desaparición de la comunidad, crecía la percepción 
de que se imponía una tiranía opuesta al bueno y justo gobierno. La con-
fianza en el orden institucional, esa apropiación que tantos han descrito ya 
de los canales y códigos culturales hispánicos, dejó de tener sentido frente 
a la agudización de esta tiranía y a la transformación irreversible de las con-
diciones de la subordinación. Sin las redes y jerarquías sociales que hasta 
décadas antes habían mediado entre los sectores subalternos y los dominan-
tes, sin los canales abiertos por la monarquía para que esos sectores subalter-
nos se sintieran amparados dentro de su condición por leyes y ordenanzas, 
era necesario buscar nuevas posibilidades de participación que permitieran 
limitar la tiranía y proponer otras formas de organización, legitimidad y 
representación. Irrumpe así de manera violenta la política. La violencia se 
desata no como una válvula de escape que aseguraría la continuidad de un 
sistema, sino como posibilidad de plantear un orden alternativo, una acción 
colectiva que imagina otro orden en el que se resignifica la diferencia.

10  ANE, Fondo Corte Suprema, Serie Indígenas, caja 84, exp. 23, 3v.



Capítulo 1

44

En abril de 1764, es decir trece años antes, el cacique mayor y go-
bernador del asiento de Otavalo y la provincia del Cayambe, don Justo 
Alejandro Cabezas Ango Puento de Salazar, presentó un memorial11 ante 
la Corona que representaba a los caciques de 67 parcialidades y al común 
de indios, en el que exponía cómo sus caciques, sus principales y sus indios 
habían padecido:

muchos agravios y daños en sus personas, sus vestuarios, sus mujeres e hijos, 
sus ganados de yugo y carga. En esta forma, a mis caciques les obligan los co-
rregidores y cobradores cuando salen a los pueblos a cobrar tributos, a que les 
dé cada cacique de comer, y si no, que les dé del camarico […] originándose 
de esto un daño el mayor que se puede considerarse: cual es que para hacer 
este gasto han arrendado las tierras de comunidad y se han osado a venderlas, 
por cuyo motivo se han introducido muchísimos mestizos, de suerte que casi 
no tienen los indios tierras en que sembrar, y necesitan que se les restituya 
por la notoria nulidad con que se han introducido. Y así mismo, les obligan 
a mis caciques que hagan hilar arrobas de algodón, pagándoles la mitad de 
lo que vale regularmente. Los apremian en los obrajes de las haciendas nom-
bradas Granobles, Peguche, y el que está junto a la plaza del dicho Otavalo, 
donde les hacen trabajar de balde. Y además de esto, atribuyéndoles la culpa, 
les privan de dicho empleo de caciques y cobran tributo, nombran a otro de 
su autoridad no teniendo facultad para ello; y también les obligan a un indio 
tributario y otra india, a que les sirvan ocho días alternándose.12

La queja continúa. El cacique insiste en que todo esto está fuera del pacto, 
aquel que había sostenido la convivencia durante el Antiguo Régimen.

11  Los memoriales de agravios, como las representaciones y manifiestos, eran dirigidos a las 
autoridades de la metrópoli para denunciar o exponer abusos, conflictos, formas de explo-
tación y proponer soluciones a los mismos. Normalmente relatan situaciones generales o 
casos concretos y argumentan en contra de ellos a partir de la legislación y la norma. La idea 
era mostrar cómo las leyes eran transgredidas. Según propone Alcira Dueñas (1998, 2010), 
estos memoriales son fruto de la circulación y el intercambio de ideas en los Andes y son 
parte de una agenda colectiva, un proyecto de activismo político. En ese sentido, aunque 
expresen distintos problemas y situaciones, estos memoriales tienen un germen colectivo y 
construyen el mismo argumento.
12  ANE, Fondo Corte Suprema, Serie Indígenas, caja 82, exp. 8, fols. 2 y 3. Las siguientes 
citas se refieren a este documento hasta que se indique lo contrario.



Las capitanas sublevadas de Otavalo: violencia y liderazgo en 1777

45

Como si no supiéramos lo que manda en sus santas leyes, ordenanzas, 
cédulas y privilegios. Y así mismo, han hecho novedad de cobrar tributo a 
los indios que sirven de alcaldes, lo que en tiempos pasados, de mis abue-
los, no les obligaron[...] y ahora atropellan por acrecentar los cobradores 
su caudal […] Y el común de indios, sus mujeres, hijos y sus bestias […] 
padecen los más pésimos agravios que han inventado los hombres. Hacen-
dados del dicho Otavalo que, llevados de la ciega codicia por enriquecerse, 
salen con muchos mayordomos acompañados de otros mestizos montados 
en sus cabalgaduras a hacer correrías y cacerías de indios que viven en sus 
casitas como hombres libres, pagando tributos por sí, sin servir a nadie. Y 
llegando a ellos, los amarran y los llevan a hacer trabajos en las sementeras 
de dichas haciendas […] teniéndolos encerrados y para que no huyan, les 
quitan las mantas de sus vestuarios[...]. Y por huir de esto los miserables 
indios desamparando sus casas van a esconderse en varias quebradas y de-
siertos donde se enferman y mueren.

Este memorial expone una situación de abusos, despojo, pérdida de re-
cursos para la subsistencia, explotación, usurpación de funciones, con-
fiscaciones abusivas. Lo denunciado por el cacique Justo Cabezas Ango 
de Salazar se inscribe en un período en que, en el corregimiento de Ota-
valo, hay una dramática pérdida de recursos para las comunidades, al 
mismo tiempo que un aumento de la presión en el cobro de tributos a 
los caciques. Esto provocaba la huida de los indios llactayos que pasaban 
a engrosar las cifras de forasteros, la precariedad y desaparición de las 
comunidades y, con ello, la pérdida progresiva de sentido de la existencia 
de las autoridades tradicionales. Fueron años en los que las haciendas 
crecían a costa de los recursos de las comunidades y los hacendados ga-
naban poder y autonomía. Junto con la pérdida de sus tierras, del acceso 
al agua, pastos y bosques y la explotación creciente, se esfumaba también 
la posibilidad de la reproducción colectiva de las comunidades, y con ella 
cualquier noción de futuro.

Todos estos son síntomas de la evidente ruptura de lo que hasta enton-
ces había sido el llamado pacto colonial. El memorial de don Justo Cabezas 
es solo uno más entre las innumerables y dramáticas quejas y peticiones 
que se presentaron en esos años a las autoridades. Estos están inscritos en 



Capítulo 1

46

la lógica y la cultura jurídica y política de la administración imperial. Se 
trata, la del memorial, de una construcción discursiva que desarrolla un 
argumento claro: la existencia de una tiranía que se opone al buen y justo 
gobierno y que atenta contra la libertad natural13 de todo ser humano, 
como creación de Dios. Esta argumentación, lejos de ser privilegio de la 
ciudad letrada, fue apropiada de manera colectiva por sectores subalternos 
acostumbrados a hacer uso del sistema legal y el litigio, como parte de la 
gobernanza de una sociedad corporativa. Tales instrumentos habían servi-
do, hasta entonces, como un mecanismo de presión, de diálogo, de nego-
ciación relevantes para la vida de los subalternos (Serulnikov 1996); pero 
esta herramienta efectiva de defensa de derechos y negociación cotidiana 
en el marco del pacto, mostraba ahora sus límites con el giro que desplega-
ba el gobierno borbónico.

El cúmulo de quejas, memoriales y peticiones de los años previos a la 
sublevación es relevante para entender la violencia posterior. En ellos se va 
construyendo y argumentando la idea de que se ha instalado una tiranía 
que se manifiesta con la ruptura del pacto, la presión fiscal, el hambre, la 
privatización de la explotación, etc. (Salgado Gómez 2021). Aunque en la 
sumaria la sublevación es presentada como un evento muy concreto y aco-
tado, encerrado en los límites temporales y de significado de esa coyuntura, 
establecer su relación con el agotamiento de los mecanismos por los que se 
negociaba y procesaban los límites de la dominación nos muestra que hay 
algo que va mucho más allá de la protesta coyuntural. Me refiero a la exis-
tencia de un imaginario político que se construye y circula en contra del 
mal gobierno. Es decir, la sumaria niega cualquier continuidad entre los 
reclamos legitimados en el sistema legal y la violencia colectiva posterior, 
mientras la evidencia nos muestra los estrechos vínculos entre ambos. Esta 
lectura desestabiliza el reclamo de larga data de que las revueltas fueron 
eventos prepolíticos y meramente reactivos.

13  Tanto la noción de libertad como la de tiranía se inscriben en el pensamiento escolástico 
de la Escuela de Salamanca. La Ley Natural se articula en torno a la noción de libertad que 
es concebida como derecho intrínseco del ser humano.



Las capitanas sublevadas de Otavalo: violencia y liderazgo en 1777

47

El rumor recorre los cerros

El rumor de la aduana y el hierro que corrió en medio de las juntas de in-
dios en el día de difuntos encendió la mecha entre una población diversa 
que había visto cómo las bases del pacto colonial fueron derrumbándose 
junto con sus derechos. Muchos de los indios e indias de todas las edades 
eran esclavizados de facto a través del mecanismo de las deudas. El supuesto 
hierro solo era un paso más. La tiranía se mostraba con claridad y descaro, y 
en ese contexto todo era posible dentro de la imaginación de los sublevados.

Quisiera llamar la atención sobre la constante referencia al rumor en la 
sumaria. El rumor hace parte de las redes informales sobre las cuales Guha, 
por ejemplo, pone énfasis para entender la gramática de la política popular. 
Estas redes estarían basadas en el parentesco, la etnicidad, la comunidad, 
los lazos rituales o el ingrediente común de la subordinación (Guha 1999). 
Es en este mundo del rumor esparcido por los caminos y los cerros, en 
las juntas de indios y en las borracheras, o en la sociabilidad ritual de una 
fiesta como la de difuntos, donde encontramos indicios de prácticas y len-
guajes políticos subalternos en los que las mujeres son centrales.

El día de los difuntos las mujeres protagonizaron un ritual que giraba 
en torno a la preparación y el consumo de la comida y la bebida. Desde 
ese día, ellas mantuvieron ese rumor que traducía el límite de lo que la 
comunidad podía aguantar: herrarían a sus hijos como esclavos. Antes, 
como vimos, ya se había denunciado que “el común de indios, sus mujeres, 
hijos y sus bestias padecen los más pésimos agravios que han inventado los 
hombres”.14 En esas condiciones límite, que se traducen en una violencia 
sobre los cuerpos, era imposible la reproducción y la sobrevivencia. Entre 
esas mujeres, el rumor siguió creciendo. Se sabía que llegarían a anunciar la 
numeración y fue en ese momento cuando las cacicas de Cotacachi, de ma-
nera concertada, se subieron al púlpito a arrebatar de las manos del cura el 
bando y desatar la violencia. Luego de eso, al rumor del hierro se sumaron 
otros que avanzaron por los caminos y los cerros en la voz y el cuerpo de 
estas mujeres que los recorrían buscando transformar la vida y el trabajo.

14  ANE, Fondo Corte Suprema, Serie Indígenas, caja 82, exp. 8, fol. 3.



Capítulo 1

48

La violencia

La violencia expresada en la sublevación, aquella con la que se produjeron 
las muertes, no nos muestra una reacción irracional de esos cuerpos, sino 
el agotamiento en el uso de las vías judiciales, a través de las cuales se había 
intentado procesar las quejas, la explotación y los conflictos, pero sobre 
todo el hambre y la necesidad. La irrupción en el corregimiento de Otavalo 
del poder cada vez más dominante de los terratenientes, que aprovechaban 
las vías abiertas por el mercado para hacerse de tierras y asegurar la fuerza 
de trabajo, chocaba de frente con la estrecha relación que estableció la 
Corona con los subordinados tras la recuperación temprana de las enco-
miendas en el corregimiento (Borchart 2007b).

En las distintas acciones de la protesta, todas encarnadas por mujeres 
y, sobre todo, en las prácticas más violentas, se despliega una voluntad 
de eliminar las pruebas, “los papeles” que ataban a la hacienda tanto a 
ellas mismas, como a sus hijos, y a los hombres de la comunidad. Era la 
eliminación de una atadura física, corporal y simbólica. Hay una acción 
sistemática, por parte de estas mujeres, de borrar las evidencias de lo que 
les determinaba, como colectividad, como sujetos coloniales. La muerte 
de quienes encarnaban el poder y la tiranía y la destrucción de las hacien-
das y sus archivos se puede interpretar como un ataque a la arbitrarie-
dad de esos poderes autónomos, mientras al mismo tiempo estas mujeres 
expresan la defensa de su libertad en la construcción de unos posibles 
espacios de autonomía. Incendiaron las casas y haciendas, quemaron los 
papeles que ratificaban las relaciones de dependencia, mataron a quienes 
impusieron sobre los cuerpos una tiranía en la que, tanto la reproducción 
como la propia sobrevivencia colectiva e individual se volvían cada vez 
más inalcanzables. Hacendados, autoridades étnicas usurpadoras, car-
tacuenteros y cobradores de tributos representaban la posibilidad de la 
esclavitud simbolizada en el hierro.

En el despliegue violento de las mujeres, junto con esa toma del te-
rritorio guiada por la búsqueda y destrucción de los papeles que regis-
traban las cuentas y deudas en haciendas y obrajes, ellas recuperaron las 
mercancías que eran el fruto de los abusos sobre sus cuerpos, los de sus 



Las capitanas sublevadas de Otavalo: violencia y liderazgo en 1777

49

hijos y los de los hombres. El algodón y los textiles, que eran la forma 
material de la enajenación de sus vidas, fueron destruidos o repartidos 
entre los sublevados, como muchos de los bienes suntuarios saqueados 
de las haciendas.

Aunque en la sublevación participaron por igual hombres y mujeres tri-
butarias, mitayos y trabajadores, es relevante distinguir el papel específico 
de estas mujeres en la protesta. Si en la sublevación de Riobamba de 1777 
las mujeres aparecen en la narrativa de la sumaria como las que proveen 
a los maridos de piedras que sirven como municiones, en Otavalo, como 
he mostrado, actúan desde otro lugar. Además de ser las cacicas quienes, 
con la difusión del rumor y la acción violenta desataron la sublevación, 
las mujeres aparecen constantemente en la sumaria cumpliendo un papel 
central tanto en términos materiales como simbólicos. Sus acciones des-
pliegan una violencia radical. Son ellas con sus cuerpos quienes apedrean 
y golpean a los cautivos hasta su muerte; son ellas quienes manipulan los 
cadáveres, los arrastran y los exponen. Vigilan que nadie los entierre. Son 
ellas quienes invaden las iglesias, tabernáculos y altares, desparraman el 
agua bendita, amedrentan a los curas, y rechazan el poder simbólico de las 
imágenes y procesiones. Son estas mujeres, en feroz defensa de su vida y la 
de sus hijos, quienes incitan a la población a unirse al levantamiento, pre-
paran y reparten la comida y la chicha por los cerros y lideran el repertorio 
de acciones que definen esta sublevación.

La despolitización

Una de las formas de desmovilizar la sublevación de Otavalo, o cualquier 
forma de protesta popular, es la construcción de una prosa contrain-
surgente (Guha 2002). En ese sentido, quiero llamar la atención sobre 
el esfuerzo que hacen estas narrativas oficiales que son las sumarias por 
despolitizar a los indios. Así, en el caso de las mujeres sublevadas de Co-
tacachi se insiste en que, si lo hicieron, fue porque estaban movidas por 
su instinto maternal. Los rumores desataron una reacción motivada por 
su condición de madres.



Capítulo 1

50

El papel cumplido por las mujeres lleva a que las autoridades den un 
contenido moral a la interpretación de la sublevación. Se dice, por ejemplo, 
que las indias fueron movidas por su “maternal amor”, pero por su “rus-
ticidad” no previeron lo que podía pasar y todo se les fue de las manos.15 
Detrás de esta lectura está la tesis de que no tenían ningún proyecto que 
fuera más allá que impedir la numeración. Esto reafirma la idea general de 
la rusticidad y la incapacidad de agencia política de los indios y sobre todo 
de estas mujeres que lideraron la sublevación. Al reducir la maternidad a 
una acción instintiva la inscriben en el campo de la naturaleza. No solo 
eso, sino que el dejarse llevar por el instinto, es decir por la naturaleza, 
coloca a estas mujeres en el campo de lo salvaje, de lo animal casi, de lo 
primitivo. En ese espacio, la política es impensable.

Este discurso, unido al de que los indios en sus protestas son movidos 
por las borracheras, despoja de capacidad insurgente a los subalternos y 
vuelve a colocar sus protestas en el campo de lo moral. Se trata de relatos 
o prosas contrainsurgentes que se consolidan en el tiempo y se trasladan a 
las versiones que sustentan las narrativas maestras de la nación, y que aún 
hoy informan al poder y los medios de comunicación.

Sin embargo, es en esas mujeres donde tal vez podemos entender el 
profundo sentido político de esa sublevación. Sus repertorios de protesta 
encarnados y corporizados, su lucha feroz de madres en contra del hierro 
de sus hijos nos hablan de la angustia colectiva por la posibilidad, cada vez 
más remota, de reproducción social de la comunidad. Esa continuidad 
social que veían mermar era una continuidad política. Es decir, al buscar 
la transformación de las condiciones de subordinación para sus hijos, no 
solo luchaban por una reproducción vital o física, sino que buscaban ase-
gurar también la posibilidad política de la existencia de la comunidad, una 
existencia desplegada en los cerros y ejercida ya no con el bastón de mando 
y sus jerarquías heredadas, sino con la lanza, la comida y bebida comparti-
das, y las formas autónomas de organización.

15  ANE, Fondo Corte Suprema, Serie Indígenas, caja 99, exp. 12. 



Las capitanas sublevadas de Otavalo: violencia y liderazgo en 1777

51

Ideas finales

En la volátil sociedad de fines del siglo XVIII, la acelerada experiencia de 
cambio coincidía, en el caso de las poblaciones subalternas de Otavalo, 
con un contexto de creciente explotación y desasosiego, de reducción de 
espacios de movimiento y de derechos. En esta sublevación, a diferencia 
de otras, predominó la búsqueda, liderada por las capitanas, por cambiar 
las condiciones de la subordinación a través del despliegue de unas prác-
ticas políticas encarnadas, como encarnada era la vivencia de la explota-
ción y la tiranía. No se trataba, en este caso, de luchas y estrategias por 
mantener linajes o el poder en cacicazgos, sino más bien el surgimiento 
de liderazgos inéditos para enfrentar un escenario social y material que 
suponía nuevas transformaciones y desafíos. Estas luchas se inscriben en 
movilizaciones que marcarían los rumbos políticos regionales y globales 
durante el siglo XIX.

En la sublevación de Otavalo, en ese protagonismo de las mujeres, en la 
invasión de espacios sagrados con sus cuerpos o en la toma de los pueblos 
y de los caminos, en ese deambular permanente de partidas de indios a pie 
que se tomaron el corregimiento con sus lanzas, y la alharaca del griterío, 
churos y cajas, al margen de liderazgos tradicionales, se devela una búsque-
da política de otros rumbos. En el repertorio y los liderazgos de esta suble-
vación se puede interpretar la propuesta de nuevas formas de organización 
colectiva que escapan a los límites de la comunidad heredada de la reforma 
toledana y se acercan a la identidad social surgida en la experiencia común 
de la subordinación, la explotación y el trabajo. Al mismo tiempo que esa 
experiencia nos habla de transformaciones ligadas a la expansión global del 
capital, la mercancía y la enajenación del trabajo, esta se expresa en códigos 
culturales relacionados con una historia y un espacio particulares.

Si bien es conocido el protagonismo de importantes mujeres cacicas a 
lo largo de la Sierra centro norte y en otras zonas de los Andes, así como 
sus estrategias para acceder a los cacicazgos, negociar con el poder colonial 
y gestionar sus propiedades (Coronel Feijoó 2015; Daza 2022), en este 
capítulo me acerco al tema de la transición hacia liderazgos femeninos 
construidos desde otro lugar y desde nuevas formas de legitimación. En la 



Capítulo 1

52

sublevación de Otavalo de 1777 no se identifican estrategias sino tácticas, 
una lógica de las prácticas y unas artes del hacer que se despliegan en la 
coyuntura (Certeau 1988). Se trata de un lenguaje y unas prácticas políti-
cas populares que desafían el orden de lo sensible (Rancière 2009) al que 
también pertenecían las grandes cacicas y sus estrategias legitimadas. 

Quiero llamar la atención sobre el peso que pueden tener esos órdenes 
de lo sensible. Propongo que las mujeres del corregimiento de Otavalo, a 
diferencia de las de Riobamba, dispusieron de lenguajes y posibilidades de 
acción no marcados por el peso simbólico de un centro urbano hispano 
como era Riobamba. Esta villa constituía un centro ordenador y de difu-
sión de códigos culturales que definió los lenguajes de la sublevación de 
1764. En Otavalo, las sublevadas y sublevados, entre los que no se distin-
guían jerarquías determinadas por el orden hispano, hicieron del levanta-
miento un espacio simbólico en el que se deslegitimaron los códigos de la 
organización colonial. Allí, en la coyuntura del levantamiento, las mujeres 
y el resto de sublevados buscaron subvertir ese orden y sus símbolos. Ellas 
recuperaron, en el tiempo y espacio de la rebelión, las pertenencias usurpa-
das, el futuro de sus hijos y el manejo del uso del tiempo y el territorio. Las 
mujeres mostraron una voluntad por reordenar la realidad, el reparto de lo 
sensible, en otra distribución de los cuerpos y las legitimidades.

No puedo dejar de relacionar esta presencia y este protagonismo con la 
participación y la presencia de las mujeres en las luchas sociales campesinas 
e indígenas en las haciendas de Otavalo y Cayambe en el siglo XX. Se tra-
ta, el de las mujeres indígenas de la Sierra norte del actual Ecuador, de un 
protagonismo que es necesario investigar y que posiblemente nos remite 
a una configuración de relaciones locales de larga data que tienen que ver 
con la historia del corregimiento y la continuidad de prácticas andinas de 
descendencia (Borchart de Moreno 2007a; Caillavet 2008; Coronel Feijoó 
2015), sin que estas remitan necesariamente a los poderes tradicionales. 
Sin embargo, esa posible continuidad no puede oscurecer la irrupción de 
nuevas formas de organización para enfrentar formas de explotación, tra-
bajo y administración de los cuerpos hasta entonces inéditas.

A través de este encuentro con las mujeres sublevadas de Otavalo, es-
pero abrir otras agendas en nuestra mirada sobre las mujeres en la historia. 



Las capitanas sublevadas de Otavalo: violencia y liderazgo en 1777

53

Espero también que el acercarnos a su rebeldía nos permita complejizar 
la política subalterna, las prácticas de la micropolítica, y el sentido de las 
luchas y resistencias más allá del género o una identidad étnica que ocultan 
campos sociales de disputa, conflictos y diferencias.

Archivo

ANE	 Archivo Nacional de Historia de Ecuador

Referencias

Borchart de Moreno, Christiana. 1991. “La imbecilidad y el coraje. La 
participación femenina en la economía colonial (Quito, 1780-1830)”. 
Revista Complutense de Historia de América, 17: 167-182. https://revis-
tas.ucm.es/index.php/RCHA/article/view/RCHA9191110167A

— 1998. La Audiencia de Quito. Aspectos Económicos y Sociales (Siglos 
XVI-XVIII). Quito: Banco Central del Ecuador / Abya-Yala.

— 2007a. “El cacicazgo y los caciques mayores de Otavalo entre el imperio 
incaico y la república”. En II Congreso de Antropología y Arqueología. T. 
2, Balance de la última década: aportes, retos y nuevos temas, compilado 
por Fernando García S., 203-240. Quito: Banco Mundial / Abya-Yala

— 2007b. El corregimiento de Otavalo. Territorio, población y producción 
textil (1535-1808). Quito: Universidad de Otavalo.

Caillavet, Chantal. 2008. “‘Como caçica y señora desta tierra mando...’. 
Insignias, funciones y poderes de las soberanas del norte andino (siglos 
XV-XVI)”. Bulletin de l’Institut Français d’Etudes Andines 37 (1): 57-80. 
https://doi.org/10.4000/bifea.3291

Certeau, Michel de. 1988. The Practice of Everyday Life. Berkeley: Univer-
sity of California Press.

Coronel Feijóo, Rosario. 2015. “Cacicas indígenas en la Audiencia de 
Quito, siglo XVIII. Las redes ocultas del poder”. Procesos 42: 9-39.
https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/procesos/article/view/1772 



Capítulo 1

54

Daza, Paula. 2022. Cuando las cacicas gobernaron en la Real Audiencia de 
Quito. Quito: FLACSO Ecuador / Abya-Yala.

Dueñas, Alcira. 1998. “Andean Discourses of Power in Mid-Eighteenth 
Century Peru. The Writings of Fray Calixto de San José Túpac Inca”. 
Comunicación presentada en la reunión de la Latin American Studies 
Association, Chicago, 24-26 de septiembre.
https://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/lasa98/Duenas.pdf 

— 2010. Indians and Mestizos in the “Lettered City”. Reshaping Justice, So-
cial Hierarchy and Political Culture in Colonial Peru. Boulder: Univer-
sity Press of Colorado.

Gauderman, Kimberly. 2003. Women’s Lives in Early Colonial Quito. Gender, 
Law and Economy in Spanish America. Austin: University of Texas Press.

Graubart, Karen. 2007. With our Labor and Sweat. Indigenous Women and 
the Formation of Colonial Society in Peru (1550-1700). Stanford: Stan-
ford University Press.

Guha, Ranajit. 1999. Elementary Aspects of Peasant Insurgency in Colonial 
India. Durham: Duke University Press.

— 2002. Las voces de la historia y otros estudios subalternos. Barcelona: Crítica.
Lavallé, Bernard. 1999. Amor y opresión en los Andes coloniales. Lima: IFEA.
— 2002. Al filo de la navaja. Luchas y derivas caciquiles en Latacunga 1730-

1790. Quito: IFEA / Corporación Editora Nacional.
Minchom, Martin. 2007. El pueblo de Quito 1690-1810. Demografía, di-

námica socioracial y protesta popular. Quito: FONSAL.
Ochoa, Margarita, y Sara Vicuña. 2021. Cacicas, the Indigenous Women 

Leaders of Spanish America (1492-1825). Norman: University of 
Oklahoma Press.

Poloni-Simard, Jacques. 1992. “Mujeres indígenas y economía urbana. 
El caso de Cuenca durante la colonia”. En Mujeres de los Andes. Con-
diciones de vida y salud, editado por Anne Claire Défossez, Didier Fas-
sin y Mara Viveros, 201-221. Bogotá: IFEA / Universidad Externado 
de Colombia.

— 2000. La mosaïque indienne. Mobilité, stratification sociale et métissage 
dans le corregimiento de Cuenca (Équateur) du XVI e au XVIII e siècle. 
París: Éditions de l’EHESS.



Las capitanas sublevadas de Otavalo: violencia y liderazgo en 1777

55

Rancière, Jacques. 2009. El reparto de lo sensible. Estética y política. Santia-
go: LOM.

Salgado Gómez, Mireya. 2021. “Indios altivos e inquietos”: Conflicto y polí-
tica popular en el tiempo de las sublevaciones. Riobamba en 1764 y Ota-
valo en 1777. Quito: FLACSO Ecuador / Abya-Yala.

Serulnikov, Sergio. 1996. “Disputed Images of Colonialism. Spanish Rule 
and Indian Subversion in Northern Potosí, 1777-1780”. The Hispanic 
American Historical Review 76 (2): 189-226.
https://www.jstor.org/stable/2517139 

— 2006. Conflictos sociales e insurrección en el mundo colonial andino. 
El norte de Potosí en el siglo XVIII. Buenos Aires: Fondo de Cultura 
Económica.

— 2010. Revolución en los Andes. La era de Túpac Amaru. Buenos Aires: 
Penguin Random House.

— 2022. El poder del disenso: Cultura política urbana y crisis del gobiernos 
español. Chuquisaca 1777-1809. Buenos Aires: Prometeo.

Thomson, Sinclair. 2002. We Alone Will Rule. Native Andean Politics in the 
Age of Insurgency. Madison: University of Wisconsin Press.



56

Capítulo 2
Demografía histórica e historia
de las mujeres en la Sierra ecuatoriana, 
siglos XVIII-XIX*

María José Vilalta

A Carme Bellet, mentre viatgem juntes
per les rutes de la vida

Desde mediados del siglo XX en adelante, el empeño por conseguir una 
aproximación rigurosa a los diversos escenarios que conformaron la vida co-
tidiana de las mujeres en el pasado se convirtió en una tarea que ha amplia-
do los espacios de debate teórico, ha ocupado esfuerzos de investigación y 
ha producido sustanciosas conclusiones encaminadas a explicar realidades 
diversas en contextos históricos diferenciados. La magnitud de los resulta-
dos desborda cualquier pretensión de delimitar los grandes ámbitos de este 
empeño. No obstante, para seguir avanzando en esta senda, parece impres-
cindible retomar el marco teórico, profundizar en avances metodológicos y 
repensar las implicaciones de los estudios de caso. 

En este punto, se imponen algunas consideraciones previas. En primer lu-
gar, sigue abierto un debate de larga duración entre proponer una historia in-
dividualizada de las mujeres y el género femenino o bien abordar una historia 
verdaderamente compartida, aunque no indiferenciada. Es decir, explicar los 
silencios y presencias femeninos, pero también los masculinos (Davis 1976). 

*  Agradezco a quienes realizaron las evaluaciones anónimas por pares tanto en su atenta re-
visión de este texto como en las aportaciones que han permitido mejorarlo. Este trabajo está 
vinculado al proyecto Familia, dependencia y ciclo vital en España, 1700-1860 (PID2020-
119980GB-I00), Ministerio de Ciencia e Innovación, Agencia Estatal de Investigación 
(10.13039/501100011033).

https://doi.org/10.46546/2025-72foro-02



Demografía histórica e historia de las mujeres en la Sierra ecuatoriana, siglos XVIII-XIX

57

En segundo lugar, debe reclamarse la urgencia por retomar una historia 
que vuelva a la investigación sobre las estructuras económicas y sobre las 
clases sociales y sus conflictos, desde donde pueda darse una cumplida y 
mejor fundamentada interpretación de las tradiciones, costumbres, iden-
tidades, memorias... 

Por último, en términos de cronología, si se considera que es un lugar 
común observar que todos los estudios han puesto en evidencia que la 
transición del feudalismo al capitalismo, con las revoluciones industrial y 
burguesa, marcó una cesura en las formas de vida pública y participación 
económica y social de las mujeres, será preciso seguir avanzando en la in-
vestigación de asuntos como familia, trabajo o vida cotidiana para escudri-
ñar en las permanencias y en los cambios, tanto estructurales como en su 
incidencia concreta en el devenir vital de las personas del pasado.

Cuestiones de método y de fuentes

Un impedimento clásico para el avance de la investigación en la historia 
de las mujeres es la supuesta carencia de documentos que hayan dejado 
constancia del quehacer femenino en el pasado. Ante este reto, no exento 
de dificultades, se impone la revisión de los recursos disponibles. Un ma-
terial heurístico de inusual explotación para esta línea de investigación es 
el ofrecido por los recuentos que los Estados y las instituciones eclesiásticas 
organizaron para disponer de información y, sobre todo, para controlar la 
población sometida a su gobierno. Los padrones, los censos, los registros 
parroquiales y otras fuentes de tipología similar atesoran una cantidad tan 
grande de datos que su estudio fundamentó una de las grandes transfor-
maciones de la historiografía a mediados del siglo XX, a través de la arti-
culación de una metodología que permitió, primero, el arranque de los 
estudios de demografía histórica y, más tarde, inauguró infinitas sendas 
que cuajaron en investigaciones sobre la historia de la familia, la historia 
de las mentalidades y la historia cultural. La pregunta de partida se con-
creta, pues, en averiguar si es posible realizar una aproximación a la vida 
cotidiana de las mujeres de la Sierra ecuatoriana en el pasado a través de 



Capítulo 2

58

esta tipología documental tan escasamente usada en la región andina. Así, 
la exposición que sigue tratará de demostrar que, a partir de unos datos 
seriales de apariencia austera y de formular las preguntas adecuadas, las 
posibilidades de obtener conclusiones relevantes se multiplican.

La primera idea por constatar es qué modalidad de enfoque permiten 
las fuentes que han sido básicas para el desarrollo de la demografía histórica. 
Desde su inicio, la unidad parroquial se impuso como objeto de estudio a 
partir de la parroquia normanda de Crulai, a partir de la propuesta de Etienne 
Gautier y Louis Henry (1958). Para poder hurgar en los detalles estadísticos 
de los acontecimientos vitales de las personas, devino imprescindible diseñar 
un método de trabajo que quedó plasmado en la exitosa y tres veces reeditada 
(1956, 1965 y 1985) publicación del Manuel de dépouillement et d’exploita-
tion de l’état civil ancien de Michel Fleury y Louis Henry (1985), donde se 
pretendía articular un plan estatal de investigación para poder dar el salto 
desde los registros parroquiales locales a la historia de la población francesa en 
su conjunto. Este ambicioso proyecto —que se desarrolló de forma desigual 
en Francia, con frecuencia a causa de la irregular elaboración y conservación 
de las fuentes— rompía de manera rotunda con la historiografía positivista, 
centrada tanto en los avatares vitales de los grandes personajes como en una 
historia de acontecimientos —évenementiel— preferentemente políticos y de 
guerra, y alejada, por completo, de los avatares vitales del conjunto de la 
sociedad. No obstante, a partir de los años 60, el ritmo de publicación de las 
hoy ya clásicas monografías regionales asentó, de forma imparable, un giro 
historiográfico irreversible que abrió las puertas a un conocimiento, a través 
de datos agregados, profundo e inédito de la vida de la gente común, que 
nunca había sido objeto de interés para la investigación histórica, aquella 
gente que “trabaja, come y duerme” (Slicher van Bath 1978, 9). En este sen-
tido, un núcleo parroquial como Toacazo (Cotopaxi, Ecuador) ofrece, de en-
trada, un objeto de estudio de igual magnitud que referentes iniciales como la 
aldea de Crulai en Francia o la de Colyton en Inglaterra. Esta entidad se pone 
de manifiesto, cuando menos, en tres puntos fundamentales: primero, por-
que como parroquia es un núcleo organizado, bien delimitado en el espacio 
territorial que ocupa; segundo, debido a que conserva registros fiables y con-
tinuos en el tiempo, desde su fundación hasta la actualidad y, tercero, porque 



Demografía histórica e historia de las mujeres en la Sierra ecuatoriana, siglos XVIII-XIX

59

es una parroquia marcadamente representativa de realidades económicas y 
sociales involucradas en el régimen de hacienda, perdurable desde el siglo 
XVII hasta bien entrado el siglo XX, cuando fue finiquitado por la vía de las 
leyes de Reforma Agraria de 1964 y 1973 (Bretón Solo de Zaldívar 2012).

Estas premisas fundamentan las aportaciones que siguen y permiten 
dibujar una aproximación a sustanciosos detalles —poco o nada explora-
dos— de la vida femenina en una parroquia de los Andes del norte durante 
el tiempo largo comprendido entre el final de la dominación colonial y 
la primera andadura de la nueva república independiente. Los retos por 
afrontar que se derivan de la escritura de estas líneas serán, en síntesis, dos: 
por una parte, ponderar si esta perspectiva puede impulsar trabajos que 
sean capaces de abordar nuevas opciones para la investigación actual y, por 
otra, más adelante, valorar hasta qué punto las evidencias locales permiten 
reflexionar sobre problemas de mayor amplitud y envergadura.

Las mujeres de la Sierra ecuatoriana.
Problemas desde la demografía histórica

Para acometer la tarea, es preciso averiguar qué repertorios se pueden explo-
rar en los archivos disponibles en el territorio, empresa siempre cuajada de 
dificultades derivadas, en la mayoría de los casos, de la ausencia de planes 
generales de Estado destinados a la preservación de los vestigios escritos del 
pasado. Los registros parroquiales y los censos de población permiten propo-
ner un análisis de los datos, ya indiferenciado, ya segregado por géneros, que 
se inmiscuye en la posible explicación de los comportamientos generales y 
particulares de mujeres y hombres. Así pues, lo importante, después de pro-
ceder al vaciado exhaustivo, no sería tanto precisar con exactitud el número 
total de habitantes de un lugar como entrar en los detalles de vida privada de 
cada persona que, de forma ordenada y, por lo tanto, serial, quedó inscrita en 
el momento de compilar las listas nominativas. Además, lo relevante a des-
tacar en este punto es que los censos de población, en su afán por inscribir, 
contabilizar y, luego, administrar los efectivos humanos de una comunidad, 
resultan ser fuentes donde el grupo femenino se empadronó sin ocultaciones 



Capítulo 2

60

interesadas por causa de género, por lo cual proporcionan un acercamiento 
descriptivo de calidad para retratar los perfiles demográficos de cada persona 
y también del grupo analizado en su conjunto. De idéntica forma, los regis-
tros parroquiales, al anotar los totales de bautizos, matrimonios y defuncio-
nes de ambos sexos, permiten reconstrucciones de los grupos familiares a lo 
largo del ciclo de vida de cada miembro integrante. 

El concepto de ciclo de vida, definido inicialmente por Glen J. Elder 
Jr. (1998), se ha convertido, en fechas recientes, en una perspectiva de 
investigación de gran interés porque permite traspasar el estricto marco 
del análisis demográfico y se adentra en algo de tan compleja aprehensión 
como son las trayectorias vitales de las personas de tiempos pretéritos. Se 
impone, entonces, una reflexión sobre la importancia básica de la docu-
mentación que recuenta poblaciones de forma serial a fin de emprender 
un acercamiento, primero cuantitativo y más adelante cualitativo en la 
resolución de cualquier problema histórico que intente una averiguación 
sobre la historia de las mujeres y del género.

Siguiendo este principio, la investigación sobre un estudio de caso 
centrado en los comportamientos vitales de las mujeres blancas, mestizas 
e indias en la parroquia de Toacazo, en los años comprendidos entre las 
postrimerías del siglo XVIII y el largo siglo XIX —una época de profunda 
convulsión y cambio en las estructuras políticas que enmarcaron los avata-
res de la comunidad local y con permanencias cuasi inmutables en la vida 
cotidiana de las y los lugareños—, resulta ser sin duda pertinente y facilita 
avanzar en el esclarecimiento de preguntas básicas sobre el grupo femeni-
no, como descifrar cuántas eran y cómo vivieron. Y, para avanzar en este 
cometido, se pueden proponer unas pocas interpelaciones básicas que no 
agotan, ni remotamente, las potenciales indagaciones.

Las fuentes disponibles

Un primer bloque de datos proviene de los censos de población de 1778, 
1784 y de 1861, fechas que se sitúan en dos momentos históricos rele-
vantes: los que permiten retratar “el paisaje de la sociedad colonial tardía” 



Demografía histórica e historia de las mujeres en la Sierra ecuatoriana, siglos XVIII-XIX

61

(Miño Grijalva 2015, 15) y el pleno período republicano, pocos años después 
de la abolición del tributo indígena, en 1857. El debate sobre el contenido y 
la validez estadística de los censos de población es, por doquier, enmarañado 
y complejo, sobre todo porque son fuentes que plantean retos muy heterogé-
neos a la investigación. Los datos generales —aquellos que permiten obtener 
agregados globales de población— suelen ser objeto de numerosas contro-
versias derivadas, en primer lugar, de la calidad del recuento para determinar 
guarismos totales de evolución de la población y, en segundo y más importan-
te, de la intencionalidad del Estado —ya sea como monarquía en el tiempo de 
la Colonia o como república independiente (Goetschel 2017)— al satisfacer 
sus necesidades de información sobre las poblaciones a gobernar y fijar, por 
ello, métodos de numeración y categorías de clasificación que se consiguieron 
en función de proyectos estatales de gran envergadura y de muy compleja 
coordinación territorial. Esta no es la perspectiva de análisis prioritaria para la 
finalidad aquí propuesta. Por el contrario, un enfoque muy diferente emana 
del lento adentrarse en el vaciado minucioso de los datos conservados en los 
recuentos por pueblo o parroquia, donde el grupo femenino se empadronaba 
sin ocultaciones interesadas y que, por ello, permiten un acercamiento des-
criptivo de muy precisa calidad para retratar su situación real.

La Real Orden de 17 de noviembre de 1776 “previene” (sic) de la rea-
lización de un padrón general de todo el territorio de la Real Audiencia de 
Quito, promovido por su presidente, Juan Josef de Villalengua, con el que 
se trataba de contabilizar el número de las personas residentes en las ju-
risdicciones que articulaban el territorio.1 El pulcro y metódico cuadro de 
balance final resultante, que se conserva en el Archivo Histórico Nacional 
del Ecuador (AHN), presenta un listado en vertical de los pueblos de la ju-
risdicción y en horizontal de las categorías a considerar, formadas por dos 
grandes grupos: por una parte, el estado eclesiástico (seculares, regulares 
y legos) y, por otra, personas clasificadas como blancas, indias, libres de 

1  AHN, Empadronamientos, caja 8, Formulario de padrones, Jurisdicción de Tacunga, 
Provincia de Quito, “Padrón hecho en el año 1778 del Numero de Almas, con distincion 
de Sexsos, Estados, Classes y Castas, ynclusos Parvulos, que havitan en esta Jurisdicción de 
Tacunga, con arreglo a lo prevenido en la Real horden de Dies y siete de Noviembre de mill 
Setesientos Setenta y Seis”.



Capítulo 2

62

varios colores y esclavas de varios colores (todas cuantificadas como casa-
das y casados, y solteras y solteros, incluidos párvulos). Este conjunto de 
información demográfica de cada una de las provincias y corregimientos 
se recopiló gracias a la colaboración, impuesta por el poder metropolitano, 
entre la administración civil y la administración eclesiástica, manteniendo 
así esta última su función tradicional como gestora del control sobre los 
acontecimientos vitales de las personas. Los datos sobre los que se inci-
dió priorizaban la información acerca de personas casadas y solteras (ig-
norando cualquier referencia a la viudez) y sobre su composición étnica. 
Se constituyó, así, como el más detallado censo tardo-colonial que tuvo en 
consideración el control minucioso de la población indígena y esclava. En 
el caso concreto de la jurisdicción de Tacunga, se conservan cuatro padro-
nes consecutivos datados en 1778, 1780, 1782 y 1784 que no parecen ser 
copias idénticas de una matriz inicial (tabla 2.1). 

Años más tarde, tras un nuevo intento de recuento en los años cuarenta 
del siglo XIX, se elaboró en 1861 —cuatro años después de la abolición 
definitiva del tributo indígena en 1857— el que se considera el primer 
gran censo nacional. Se conservan en el AHN la mayoría de los recuentos 
nominativos completos de las personas residentes en cada pueblo o ciudad, 
donde se consignaron los datos (por este orden) referidos a sexo, edad, es-
tado civil, ocupación y alfabetización (leer y escribir), dejando de lado, por 
completo —atendiendo a las bases del proyecto político republicano que 
daba aliento a la elaboración del recuento— cualquier detalle informativo 
sobre la composición étnica del país.

Por otra parte, un segundo aporte de material heurístico lo ofrecen los 
registros de los acontecimientos vitales de las personas consignados en los 
libros de bautizos, matrimonios y entierros que se preservan —aunque 
muchos hayan desaparecido a causa de avatares e incidentes muy diver-
sos— en archivos eclesiásticos parroquiales, episcopales o en otras entida-
des eclesiásticas, según cada caso. Los registros parroquiales de Toacazo se 
iniciaron en 1720, año de fundación de la parroquia. Los primeros libros 
contenían todos los registros y, más adelante, a medida que la institución 
se consolidaba, aparecieron segregados en libros diferenciados como los de 
difuntos, a partir de 1743, y los de casamientos, desde 1745.



Demografía histórica e historia de las mujeres en la Sierra ecuatoriana, siglos XVIII-XIX

63

Vaciar por completo un registro parroquial o un censo de población es 
una tarea lenta y compleja e implica asumir una perspectiva de análisis 
microhistórica, tanto si se refiere a un proyecto de amplitud regional como 
si se circunscribe a una localidad específica. La cuestión de fondo siempre 
va a derivar en la necesaria valoración de la singularidad del estudio de 

Tabla 2.1. Mujeres y hombres en los censos de población antes
y después de la Independencia, datos de Toacazo

1778 1780 1782 1784 1861

Hombres

Eclesiásticos
Curas Seculares 1 1 1 1

2
Curas Regulares 1 1 1 1

Casados

Blanco 49 49 41 48

612Indio 335 335 340 336

Libre otros colores -

Viudos 57

Solteros

Blanco 70 78 75 71

390Indio 371 374 382 370

Libre otros colores 3 3 3 2

Niños 479

Total hombres 830 839 841 827 1.540

Mujeres

Casadas

Blanca 49 49 41 48

599India 335 335 340 336

Libre otros colores -

Viudas 137

Solteras

Blanca 81 82 40 84

458India 386 384 395 388

Libre otros colores 1 1 1 1

Niñas 484

Total mujeres 852 851 817 857 1.678

Totales 1682 1690 1658 1684 3218

Fuente: Vilalta (2021, 103) a partir de 1778, 1780, 1782, 1784: AHN, Empadronamientos, caja 8, carpetas 11-12, 
Formulario de Padrones, Jurisdicción de Tacunga, Provincia de Quito; y 1861: AHN, Empadronamientos, Cuadro 
resumen del Censo de población de la Parroquia de Toacazo, 1861, caja 9, carpeta 19.



Capítulo 2

64

caso y de la información obtenida para subrayar su potencial relevancia 
explicativa sobre una realidad concreta, local a veces, que pueda dar pistas 
para invocar un contexto económico, social y cultural de mayor amplitud. 
A ese contexto solo se podría acceder, desde este enfoque, a través de la 
agregación de las pequeñas partes, de la articulación de una metodología 
adecuada al tratamiento de los resultados micro y de una necesaria pers-
pectiva de análisis de ámbito general, macrohistórica. Se trataría entonces 
de introducir “una reducción de la escala de observación, un análisis mi-
croscópico y un estudio intensivo del material documental” (Levi 1996, 
122), para abordar el problema de cómo acceder al conocimiento del pasa-
do mediante diversos “indicios, signos y síntomas” (137). Así pues, a partir 
de la lenta recuperación de los acontecimientos individuales consignados, 
¿qué se puede aportar al conocimiento de la historia de las mujeres en este 
enclave concreto de los Andes ecuatorianos?

Cuantificar a las mujeres: una tarea imprescindible

Ya en 1960 Pierre Vilar (1980, 39) dejó bien establecido que resulta im-
prescindible para la investigación histórica “el estudio cuantitativo del nú-
mero de los hombres y de las estructuras que éste recubre, tanto como 
consecuencia de la evolución interna del grupo cuanto como factor de 
su porvenir”. Aunque, en apariencia, la afirmación pueda referirse a las 
magnitudes del balance cuantitativo global desde una perspectiva indife-
renciada por géneros (coherente con los planteamientos de investigación 
habituales en aquellos años), resulta en la actualidad indispensable consi-
derar la importancia de la diferenciación para entender las “estructuras” 
profundas de la organización social de cada lugar. Expresado con otros 
términos, no debería ser admisible proponer simplificaciones que reducen 
el análisis cuantitativo del grupo femenino a una imprecisa mitad de la po-
blación, sin más detalle, puesto que se dispone de fuentes que lo matizan y 
porque este matiz puede devenir en un dato de considerable importancia 
para interpretar con exactitud, por ejemplo, flujos migratorios o desigual-
dades en el acceso al matrimonio desde perspectivas novedosas.



Demografía histórica e historia de las mujeres en la Sierra ecuatoriana, siglos XVIII-XIX

65

Así sucedió en Toacazo en el extenso tiempo que transcurrió entre 1778 
y 1861. La primera comprobación por destacar —claramente visible en las 
tablas 2.2a y 2.2b— es que la presencia de mujeres se computó, a lo largo 
del período en observación, como superior a la de hombres, en una clara 
progresión creciente hasta 1861, excepto en los datos de 1782 (donde el 
recuento muestra una inusitada reducción de solteras blancas).

De entrada, la proporción exacta de esa indeterminada mitad aproxi-
mada de la población —las mujeres— queda expresada con precisión y 
exactitud en los guarismos. La tarea que sigue debe centrarse en explicar 
qué estructuras profundas pone de manifiesto. Se abre así el necesario ca-
mino del planteamiento de nuevas hipótesis a verificar y la posibilidad 
de buscar fuentes que completen los datos disponibles. El constante pre-
dominio de la población femenina desvela una situación aparentemente 
poco común que pudo estar motivada por razones muy diversas, que es 
preciso investigar y explicar en profundidad, porque más allá de los ritmos 
incuestionables de los ciclos naturales de las personas, dos elementos en-
trecruzados son de necesaria consideración en el entorno de la Sierra ecua-
toriana: el trabajo y el tributo. Se puede proponer que las oportunidades 
cambiantes de trabajo en el obraje, combinadas con los ritmos desiguales 
de las tareas agrícolas, marcaron frecuentes migraciones de corta o media 

Tabla 2.2a. Relación entre mujeres y hombres (Toacazo, 1778-1861)

Censos y % 1778 % 1780 % 1782 % 1784 % 1861 %

Mujeres 852 50,6 851 50,4 817 49,3 857 50,9 1678 52,2

Hombres 830 49,4 839 49,6 841 50,7 827 49,1 1540 47,8

Tabla 2.2b. Índices de feminidad y masculinidad (Toacazo, 1778-1861)

Censos 1778 1780 1782 1784 1861

IF 102 101 97 103 108

IM 97 98 102 96 91

Fuente: Vilalta (2021, 110) a partir de 1778, 1780, 1782, 1784: AHN, Empadronamientos, Formulario de Padrones, 
Jurisdicción de Tacunga, Provincia de Quito, caja 8, carpetas 11-12; y 1861: AHN, Empadronamientos, Censo de 
población de la Parroquia de Toacazo, caja 9, carpeta 20.



Capítulo 2

66

distancia que afectaron prioritariamente a los varones, quienes se podían 
permitir mecanismos de escape hacia comunidades o lugares donde pudie-
ran ser considerados forasteros exentos de tributo y, por lo tanto, facilitar 
los mecanismos de ocultación frente a la pertinaz numeración. 

Se mantuvo, así, por larga duración, una costumbre desde los oríge-
nes fundacionales de muchos de los pueblos en los Andes septentrionales 
(Quishpe Bolaños 1999, 33-34), que se puede verificar a través del vacia-
do de datos provenientes tanto de la documentación censal como de la 
parroquial. Esta última permite —como todas las obras de referencia en 
el terreno metodológico han mostrado— explorar hasta en el más nimio 
detalle del análisis de los muy diversos componentes que caracterizan la 
natalidad, la nupcialidad y la mortalidad (Henry 1983; Livi-Bacci 1993). 
Además, consignar las procedencias de las personas en cada uno de los tres 
grandes acontecimientos vitales permite diagnosticar el alcance y ampli-
tud de los movimientos migratorios (Vilalta 2015, 80), tanto de manera 
indiferenciada como segregada por géneros (Socolow 2004). También, por 
si no fuera aquello bastante, los datos nominativos ponen nombre y ape-
llido, edad, estado civil, actividad laboral y nivel de alfabetización a todas 
y cada una de las mujeres (y de los hombres), cosa que no solo adentra a 
quien investiga en las estadísticas generales del grupo, sino que posibilita 
reconstruir trayectorias vitales individuales y reconocer mujeres concretas 
a partir de la investigación sobre algunos detalles concretos de sus vidas y 
ocupaciones. Ellas, las supuestamente invisibles, están todavía ahí, espe-
rando que alguien las busque con ahínco y las devuelva a una vida reen-
contrada gracias a la investigación científica.

Límites de la composición y las relaciones étnicas

En los Andes, como en muchos otros lugares vinculados a una u otra im-
pronta colonial, resulta inevitable analizar el impacto que impuso una 
lenta segregación entre los naturales y los foráneos de diversa condición 
y categoría que iban llegando en progresivo aluvión. Esta evidencia con-
sustancial a la demografía histórica local marcó de forma profunda las 



Demografía histórica e historia de las mujeres en la Sierra ecuatoriana, siglos XVIII-XIX

67

estructuras económicas, sociales y culturales de cada uno de los micro-
cosmos que recibieron el peso de la conquista y la colonización. Si las 
diferencias globales entre la población blanca, mestiza, india y “de otros 
colores” (como se indica en los censos) son datos de crucial relevancia para 
entender el proceso histórico en esta parte del mundo, cabe afirmar que 
delimitar, además, el impacto de la diferencia por género reviste una gran 
importancia para poder avanzar en la historia de las mujeres.

Según los datos del padrón de 1778 y de los años que siguieron, re-
sulta evidente que la base étnica ancestral de la comunidad colonial se 
mantuvo prácticamente inalterable en el tiempo largo entre la Colonia 
tardía y la consolidación de la República independiente. Es decir, como 
indica la tabla 2.1 y ratifica el vaciado complementario de los registros 
parroquiales, se trataba de un pueblo conformado desde sus mismos ini-
cios fundacionales por una aplastante mayoría de indígenas (80-85 %), a 
la que se fue incorporando en lenta progresión una minoría de población 
blanca. Esta última experimentó un moderado y continuo incremento 
impulsado, primero, por la movilidad de entrada y salida de la población 
metropolitana que, a veces, se asentaba, pero que también podía migrar 
en corto tiempo hacia pueblos o ciudades de mayores dimensiones (con 
mayor atractivo que las soledades del páramo de altura); y, segundo, por 
la consolidación de procesos de transición clasificatoria, en especial, res-
pecto a la categoría “indio” o “india” que desapareció para el Estado, 
como era previsible, en el censo de 1861, pero se mantuvo inalterable 
para la Iglesia católica en los registros parroquiales. La nueva república 
desatendió interesadamente el espacio de privilegio que implicaba man-
tener la protección de la “República de Indios”, mientras que la Iglesia 
siguió dejando constancia indeleble del grupo étnico al que pertenecía 
la feligresía, de forma tal que esta es, quizás, la única fuente documental 
que muestra claramente cómo se produjo el traspaso que iba de indígena 
a mestiza o mestizo en algunos casos (Vilalta 2015, 78, 93). De aquí de-
riva la supresión “de los ‘indios’ de lo real y del presente”, reforzando la 
construcción-invención de un renovado agregado de blancas y blancos, 
sumados a mestizas y mestizos y algunas indígenas —esto es, la confor-
mación del grupo blanco-mestizo— a lo largo de la reordenación social 



Capítulo 2

68

y étnica impulsada por las normas e intereses tributarios y de control de 
la república independiente (Guerrero 2010, 186-197).

Siguiendo en esta línea, si se profundiza en el análisis de los datos de 
las inscripciones matrimoniales, se puede perfilar la forma en que se pac-
taron los enlaces matrimoniales y la posición en la que dejaron a las mu-
jeres. ¿Cómo se interrelacionaron los “indios huérfanos de su mundo ani-
quilado” y “los españoles expulsados del suyo”? (Echeverría 2013, 110). 
¿Por qué, en la región andina, se ha mantenido la población indígena en 
proporciones tan prominentes a lo largo de los siglos? El análisis de los 
enlaces matrimoniales da una pista clarísima y nos plantea la práctica evi-
dente de lo que se puede definir como una tenaz endogamia ancestral. A 
lo largo de estos siglos de cambio político, los pobladores, mujeres y hom-
bres, de Toacazo mantuvieron distancias étnicas casi infranqueables. Los 
datos comparados de ambos siglos en referencia retratan emparejamientos 
guiados por una incontestable igualdad étnica, como queda reflejado en 
las tablas 2.3 y 2.4.

El principal contingente humano —las y los indígenas que en el censo 
de 1778 formaban un 85 % de la población— se relacionaron solo en-
tre sus iguales por etnia, siguiendo su tradición consuetudinaria, tanto a 
través de sus tramas de distribución de recursos y espacios comunitarios, 
como de las redes de compadrazgo que les protegían y garantizaban su 

Tabla 2.3. Endogamia étnica en la parroquia de San Antonio de Toacazo, siglo XVIII

Hombre
Mujer

Indio Mestizo Blanco Pardo Totales

India
776
89,2

14
1,6

7
0,8

1
0,1

798
91,7 %

Mestiza
3

0,4
50
5,8

1
0,1

0
-

54
6,3 %

Blanca
0
-

1
0,1

17
1,9

0
-

18
2 %

Parda
0
-

0
-

0
-

0
-

0
-

Totales 
779

89,5 %
65

7,5 %
25

2,9 %
1

0,1 %
870

Fuente: Vilalta (2018, 212) a partir del Archivo Parroquial de Toacazo (APT), Libros de casamientos I, II y III (1745-1800).



Demografía histórica e historia de las mujeres en la Sierra ecuatoriana, siglos XVIII-XIX

69

supervivencia como grupo. Del total de los enlaces celebrados en los siglos 
XVIII y XIX, 89,2 % y 83,8 % se celebraron entre indígenas, de la misma 
forma que la gran mayoría de los blancos o españoles (como se inscribían 
en la parroquia), y los ya definidos como mestizos (a veces montañeses) 
hicieron lo propio. Las mujeres blancas —solteras y sin compromiso— 
residentes en la comunidad eran muy pocas (un mínimo 2 % del total 
femenino en el XVIII y un creciente 10 % en el XIX) y se casaron con 
sus iguales. El hecho de que en el setecientos una joven se casara con un 
mestizo y en el ochocientos diez lo hicieran con un indio resulta cuando 
menos singular y excepcional, pero es obvio que este dato puntual, para 
ser correctamente interpretado, precisaría de referencias complementarias 
sobre la posición social y los intereses y motivaciones de cada uno de los 
contrayentes (Lavallé 1999, 126).

Solo los registros matrimoniales pueden mostrar, verificar y cuantificar 
de forma tan clara y contundente este corte tajante entre los diferentes 
grupos étnicos del lugar (y por extensión, en la zona andina). Esta fractura 
étnica y, por ello, social se suavizó muy ligeramente en el XIX, no tanto 
porque las y los indígenas cambiasen de actitud, sino porque aparecieron 
nuevos comportamientos que avanzaron en el proceso de minimizar el 
impacto restrictivo de las barreras étnicas, quizás, por un lado, impulsados 
por personas foráneas blancas y mestizas que recalaron en la comunidad 

Tabla 2.4. Endogamia étnica en la parroquia de San Antonio de Toacazo, siglo XIX

Hombre
Mujer

Indio Mestizo Blanco Pardo Totales

India
891
83,8

13
1,2

12
1,1

0
-

916
86,1 %

Mestiza
5

0,5
36
3,3

1
0,1

1
0,1

43
4 %

Blanca
10
1,1

0
-

94
8,8

0
-

104
9,9 %

Parda
0
-

0
-

0
-

0
-

0
-

Totales 
906

85,4 %
49

4,5 %
107

10 %
1

0,1 %
1063

Fuente: Vilalta (2018, 212) a partir de APT, Libros de casamientos IV y V (1800-1869).



Capítulo 2

70

y que contrajeron nupcias con indígenas de uno y otro sexo, y por otro, 
también por las estrategias de clase que propiciaron que algunas indígenas 
vinculadas a los cacicazgos se vertebraran al grupo étnico que conformaba 
la clase dominante (Coronel Feijóo 2015; Daza Tobasura 2022). Esta rea-
lidad se puede comprobar al analizar las estrategias matrimoniales de las 
hermanas Petrona, Felipa y Manuela Jati Cañar, cacicas de los cañares, que 
se casaron en Toacazo, la primera en julio de 1753, con Manuel Nogales; la 
segunda en noviembre de 1753, con José Galíndez, y la tercera en octubre 
de 1755, con Narciso Mejía Machuca, todos inscritos como españoles y 
blancos, según consta en el registro.2 

La forma cómo se asumió y se toleró esta mescolanza, en particular a 
partir del siglo XIX, es algo que, en la escala del mundo parroquial rural, 
queda por dilucidar y debe indicarse que muy poco se sabe de litigios 
por “notoria desigualdad”, posiblemente más frecuentes en las ciudades 
(Lavallé 2003). Estas minúsculas novedades (de magnitudes porcentuales 
muy bajas) debieron resultar muy impactantes, muy visibles, muy disími-
les de lo común, en la vida cotidiana local. No obstante, por su mínima 
incidencia cuantitativa, cabe suponer que no debieron influir en medida 
sustancial en la modificación de las inveteradas formas de concertar los 
pactos matrimoniales, ni incidir, en términos económicos y sociales, en el 
reparto de tierras de la comunidad a través del parentesco y el compadraz-
go. Estos constituyeron un denso tejido tradicional para la comunidad que 
se readaptó en sus formas, dando un significado propio a las nuevas figuras 
de los padrinos habituales en bautizos, bodas y entierros católicos (Martí-
nez 1963, Montes del Castillo 1989, Gascón 2005, entre otras numerosas 
aportaciones al respecto).

2  Las inscripciones de esos enlaces matrimoniales se pueden localizar en el APT, Libro de 
casamientos (1745-1764), libro I, registro 3C51-85-83, fol. 21v, 23v y 27v. Este entramado 
de relaciones consignado en los registros matrimoniales, que se manifiesta en la elección de 
cónyuge y de madrinas y padrinos de boda, resulta ser de notable importancia para com-
prender los complejos mecanismos de la movilidad social en la comunidad andina. En su 
urdimbre participaron algunas mujeres indígenas que actuaron desde una posición étnica 
y de clase vinculada a la élite.



Demografía histórica e historia de las mujeres en la Sierra ecuatoriana, siglos XVIII-XIX

71

Las mujeres modificaron la organización
de la vida en familia

Los estudios de historia de la familia en América Latina, en los años de auge 
de la aplicación de estas metodologías en Europa, fueron escasos (Mellafe 
1980, 3) y su avance actual muestra la potencia de un campo que sigue en 
expansión, aunque en Ecuador “no se ha logrado consolidar como un cam-
po específico de estudio, menos aún en objeto de la reflexión historiográfica” 
(León y Méndez Mora 2004, 293). Estas constataciones siguen en gran me-
dida vigentes en la gran mayoría de publicaciones recientes sobre el régimen 
familiar en la América colonial (como se puede comprobar en compilaciones 
como las de Ghirardi y Volpi Scott 2015; Rey Castelao y Cowen 2017). 

Para adentrarse en el asunto, es muy significativo destacar el “impacto 
incierto” de la conquista y colonización (Elliott 1990, 13-40). Es por ello 
que en el período de la Colonia deben diferenciarse dos etapas: la primera 
en que se vivió el encuentro y colisión en el siglo XVI, y la segunda que 
supuso “la estabilización del orden colonial a partir del surgimiento del 
modelo familiar y matrimonial europeo-católico, con la llegada de mujeres 
españolas y la aparición […] de una fuente de irradiación de la cultura ma-
trimonial ibérica” (León y Méndez Mora 2004, 295), cosa que contrapuso 
y delimitó, de inmediato, procesos más o menos exitosos de sometimiento 
y subordinación —y también de resistencia activa o silenciosa e indiferen-
te— de las costumbres y tradiciones de las sociedades nativas respecto al 
modelo metropolitano. El choque entre dos mundos y sus disímiles prác-
ticas consuetudinarias desencadenó espacios de mixtura en los que nadie 
siguió con nitidez una práctica o normativa única. Así, los diversos grupos 
sociales y étnicos (élites metropolitanas, criollos, mestizos, indígenas, es-
clavos…) articularon formas variadas de familia —independientemente 
de la voluntad tenaz de imponer los dictados tridentinos— en espacios y 
tiempos diferentes, destacando que en todas estas diversas agrupaciones las 
mujeres, como no podía ser de otra forma, desempeñaron un papel defini-
torio de gran importancia.

Las fuentes disponibles para realizar estudios de historia de la fa-
milia pueden ser muy variadas y proceder de archivos de muy diversa 



Capítulo 2

72

jerarquía, desde las que derivan de los recuentos de población que per-
miten proponer análisis estadísticos fundamentales para avanzar en pers-
pectivas comparativas y en la aplicación de las metodologías de la recons-
trucción de familias (Rodríguez Sáenz 1992, 165), hasta las que aportan 
datos que admiten aproximaciones a partir de la historia social, como los 
protocolos notariales, o desde la historia cultural y de las mentalidades, 
como pleitos sucesorios, testimonios eclesiásticos y civiles, causas judi-
ciales, entre otras muchas fuentes disponibles para quien se proponga 
buscarlas (Ghirardi 2005). La posibilidad de reconstruir familias a partir 
de censos y registros parroquiales sigue ofreciendo atractivas posibili-
dades, aunque esta muy laboriosa y compleja tarea haya sido mínima-
mente abordada en Ecuador, tanto en el pasado como en la promoción 
de programas de investigación actuales. Junto a esta posibilidad, lo que 
tampoco ha sido suficientemente explotado es el uso de los censos de 
población ecuatorianos para adentrarse en el debate sobre los modelos 
de familia y sus implicaciones en la vida de la sociedad en su conjunto y 
de las mujeres en particular.

El censo de población de 1861 en Ecuador ofrece una idea aproximada 
del plural escenario de relaciones personales en el seno de todas las pa-
rroquias de la nueva república independiente. Enlistar a las personas im-
plicaba anotarlas de forma presencial en una tarea que los comisionados, 
frecuentemente indígenas o mestizos conocedores de la población local, 
realizaron pasando puerta a puerta para mejor orden y control, después 
de proclamarse el aviso de numeración en la plaza pública o en el templo 
parroquial, con la advertencia incluida de permanecer en casa o, cuando 
menos, de encontrarse localizables todas y todos durante el recuento. Este 
disciplinado método de trabajo permite, cuando menos, vislumbrar la or-
ganización familiar y residencial de cada comunidad. A través de tal regis-
tro, entonces, se pueden establecer unas primeras consideraciones sobre 
las evidencias que es posible contrastar en Toacazo. La gran mayoría —casi 
la mitad (45,8 %)— de las mujeres casadas estaban vinculadas al modelo 
clásico de familia nuclear, iniciada con edades de matrimonio tardías, for-
mada por parejas con pocos hijos (uno o dos en su mayoría, o ninguno), 
mujeres que a veces, no siempre, aparecían en la lista acompañadas de un 



Demografía histórica e historia de las mujeres en la Sierra ecuatoriana, siglos XVIII-XIX

73

ancestro o pariente —no más— como abuelas y abuelos o tías y tíos (in-
cluso con alguna discapacidad que permite intuir y definir como personas 
dependientes). A esta convivencia básica se añadió, con frecuencia, un 
nuevo grupo familiar: los apegados —usando la terminología propuesta 
por Andrés Guerrero (1986, 683)—, formado por el hijo mayor (en algu-
nos casos, la hija mayor) para garantizar la continuidad del ciclo vital de 
los mayores y perpetuar las estrategias de reproducción o adquisición por 
herencia a través de diferentes generaciones.

Junto a este bloque mayoritario, proliferaron grupos de muy diversa 
índole que muestran la enorme complejidad de las relaciones personales, 
incluso en un pueblo que no es un lugar central ni una aglomeración 
urbana de cierta envergadura demográfica. Así, se pueden constatar si-
tuaciones como las de casadas que vivían en soledad y que, en alguna 
circunstancia, se anotan como que la mujer “no hace vida” (de casada, 
se entiende) dejando entrever una separación matrimonial, como fue el 
caso de Margarita Porres, labradora de 27 años residente en Pilacumbi. 
El elocuente número de mujeres (y unos pocos hombres) que fueron ins-
critas en el registro como casadas pero estaban solas o con una reducida 
prole, puede ser indicativo de dos realidades de diferente cariz: o bien 
por causa de movimientos de población temporales que conllevaban el 
distanciamiento del cónyuge o por conflictos y rupturas conyugales que 
se diluían en las páginas del registro, sin permitir profundizar en mayores 
detalles. Junto a ellas, la cantidad de solitarias crece: viudas solas o con 
hijos, solteras, grupos corresidentes de hermanas y hermanos de todas las 
edades, madres no casadas, párvulas y niñas que aparecen sin parentela 
en el registro y que, en las de menor edad, quizás pudieran ser indicativas 
de alguna forma de régimen de acogida en una agrupación familiar ajena 
y estable. Estas situaciones eran comunes para ambos sexos, pero siempre 
afectaban a las féminas en mayor proporción que a los hombres, cuestión 
que interpela directamente sobre la necesidad de averiguar cómo esta 
perceptible presencia de situaciones de soledad femenina alteraba los rit-
mos de la vida cotidiana, las relaciones interpersonales con los varones y 
con la descendencia y, también, el trabajo.



Capítulo 2

74

Desempeño de las mujeres en actividades laborales

Este sería el asunto postrero a destacar (en los límites de estas páginas): 
¿trabajaban las mujeres? Una muy reiterada preocupación de la historio-
grafía dedicada a la historia de las mujeres se propuso, a partir de los años 
80 del siglo pasado, sacar a superficie la realidad incuestionable de las 
multiformes concreciones de la actividad laboral femenina, remunerada 
o no (Álvarez Magrí y Vilalta, en prensa). Parecía que no existían fuentes 
para demostrar la copiosa cantidad de féminas que ejercieron como pro-
pietarias, campesinas, artesanas, artistas, obreras, vendedoras, sanitarias, 
letradas o con vínculos en cualquier otro ámbito de actividad pública o 
privada. Pero el tenaz quehacer de innumerables investigaciones desarrolla-
das a lo largo de estos años ha demostrado la extensión y diversidad de los 
empleos ejercidos por las pretendidas e intencionadamente consideradas 
como ociosas (Socolow 2016, 135-164). 

¿De qué datos disponemos para el estudio de caso que nos ocupa? 
De entrada, es significativo señalar que nunca preocupó o interesó a los 
eclesiásticos del Antiguo Régimen que este dato constara en los registros 
parroquiales, pero sí fue un asunto de interés para las autoridades de los 
nacientes Estados burgueses a lo largo del siglo XIX. Este principio quedó 
sobradamente puesto de manifiesto en el recuento de Toacazo, donde la 
mayoría poblacional compuesta por las mujeres, ya demostrada con ante-
rioridad, trabajaba a partir de la edad de 10 años —momento en que ya 
eran consideradas solteras—, no solo en las tareas domésticas, reproduc-
tivas y de colaboración imprescindible para la actividad económica prin-
cipal del grupo doméstico, sino que lo más relevante era el alto número 
de mujeres ocupadas en profesiones (se supone que remuneradas) que se 
reflejó en las listas nominativas. La realidad de lo consignado en el censo 
desborda por completo la imagen tradicional de féminas confinadas en el 
espacio privado del hogar. La evidencia, de entrada, resulta contundente: 
solo un 18,2 % de las mujeres carecía de ocupación asalariada y el resto 
trabajaba en labores relacionadas con los servicios y el comercio, con la 
economía agrícola y con los textiles del obraje. Se impone, pues, ratifi-
car algo ya largamente demostrado: que la continuidad económica de un 



Demografía histórica e historia de las mujeres en la Sierra ecuatoriana, siglos XVIII-XIX

75

grupo dependía de la participación activa de la mujer en las relaciones 
laborales realizadas en el espacio público, quede o no constancia escrita de 
tal certeza. En la parroquia de Toacazo, ¿qué características tenía el trabajo 
femenino, a partir de los datos recopilados en el censo de 1861? Cabe des-
tacar tres evidencias que nos ponen en contacto con realidades económicas 
y sociales de mayor alcance.

Primera, en las tierras llanas se concentraban los trabajos relacionados 
con servicios y, sobre todo, las actividades de intercambio, tareas que en 
los primeros tiempos de la Colonia estaban reservadas a los hombres, pero 
que ya en el siglo XVIII quedaban muy frecuentemente a cargo de mujeres 
—incluso se habían convertido en profesiones citadas en género femenino 
(Kingman Garcés 2014, 79-80)—, quienes se encargaron de crear sus pro-
pias alianzas externas para garantizar el aprovisionamiento de sus negocios 
(Borchart de Moreno 1998, 2001). Se trataba de oficios vinculados a la sa-
lud, como las parteras; al comercio, como las panaderas, vendedoras, estan-
queras (o vendedoras de alcoholes, tabacos y otros bienes protegidos por la 
Corona o el Estado) o las imprescindibles pulperas (el negocio, la pulpería, 
la tienda que abastecía de todo lo necesario para la vida cotidiana: alimentos, 
bebidas, telas, droguería, remedios… y era centro de reunión de la comuni-
dad local). Todas eran mujeres de edad avanzada, indias y blanco-mestizas, 
de variado estado civil y ocupando posiciones muy influyentes en la esfera 
local, puesto que gestionaban actividades imprescindibles para la comuni-
dad —la lista mencionada es suficientemente explícita—. Además, gracias 
al ejercicio de estas tareas, resulta obvio suponer que controlaban una gran 
cantidad de información sensible, tanto en lo público como en lo privado, 
sobre la vida y la sociabilidad cotidiana de las y los habitantes del pueblo.

Segunda evidencia, el censo detalla la presencia de un importante grupo 
de labradoras, algunas independientes otras siguiendo, quizás, el oficio del 
esposo. La categoría “labrador” en los censos peninsulares de la monarquía 
hispánica implicaba el nivel superior dentro de las jerarquías del mundo 
campesino, muy por encima de un simple jornalero o campesino asalariado, 
y es muy probable que tal categoría socio-profesional implicara, para uno y 
otro sexo, posiciones preeminentes en el reparto de la tierra. Es revelador en 
este sentido que, de las labradoras censadas, más de la mitad estaban casadas 



Capítulo 2

76

—proporción que bien puede indicar una continuidad con la tarea del espo-
so o una fusión de patrimonios en bienes raíces de procedencia independien-
te—, pero algunas se mantenían solteras o habían enviudado, situaciones to-
das que permiten inferir que una buena parte de las agricultoras eran mujeres 
que gestionaban parcelas en soledad y que, por lo tanto, tomaban decisiones 
sobre producción, subsistencia y comercialización de manera autónoma.

Tercera, el dato más espectacular: el mayor grupo de trabajadoras es-
taba empleado en el sector textil y en la omnipresente economía obrajera 
colonial. Algunas tareas derivaban de proveer vestimenta para las personas 
de la comunidad (costureras y modistas), de la necesidad adornarse (la pe-
gadillera o encajera) y de disponer de recipientes para el transporte y alma-
cenamiento de productos variados (la cestera). No obstante, el grueso de 
este grupo lo conformaba una gran cantidad de hiladoras de todas las eda-
des, que suponían las dos terceras partes de las que tenían ocupación. Esta 
persistencia hacia1861, cuando la mayoría de las referencias indican que 
el grueso de los obrajes de promoción metropolitana ya había periclitado, 
implica una demostración fehaciente de las continuidades que impregna-
ron la persistencia del régimen de hacienda en sus variadas manifestaciones 
de organización económica en la larga duración secular.

Tales constataciones socio-profesionales resultan ser de relevante tras-
cendencia para investigar el funcionamiento de una comunidad parroquial 
andina en el tránsito de la Colonia a la República, puesto que plantean 
nuevos problemas a resolver y proponen retos de investigación sugerentes y 
novedosos encaminados a esclarecer con precisión qué papel desempeñaron 
las mujeres en la comunidad andina, tanto desde su propio entorno de vida 
cotidiana como en cuanto a la consideración que recibieron por parte de las 
autoridades que representaban los poderes coaligados de Estado e Iglesia.

Un breve balance

Se impone, entonces, concluir que no es posible seguir avanzando en la 
construcción de la historia de las mujeres sin tomar en consideración los 
datos básicos de su vida cotidiana. Si se había afirmado que resultaba muy 



Demografía histórica e historia de las mujeres en la Sierra ecuatoriana, siglos XVIII-XIX

77

compleja de probar, es preciso abandonar también este inveterado tópico 
porque solo es cuestión de buscar o retomar los testimonios escritos dispo-
nibles, comprometerse con un proyecto de investigación complejo y adap-
tar usos metodológicos específicos a la singularidad de la documentación 
local como punto de partida para estudios de alcance regional. Además, 
afirmaciones genéricas sobre cualquier dato relacionado con indicadores 
poblacionales generales o con los derivados del análisis de natalidad, nup-
cialidad y mortalidad no son admisibles porque impiden comprender a 
fondo cómo, en tiempos de revolución y cambio, se modificaron lenta-
mente las múltiples y decisivas formas de actuación tradicional y aceptada 
de las mujeres, en ámbitos diversos que van desde el espacio privado hasta 
la multiplicación de las esferas de su acción en la vida pública.

Así, la recapitulación se presenta amplia y pletórica de retos complejos. 
Los estudios de demografía histórica han reducido su presencia en la van-
guardia de las preferencias actuales en la investigación académica. En Euro-
pa, tuvieron su esplendor en los últimos veinticinco años del siglo XX y lue-
go iniciaron un cierto declive, quizás por su complejidad y quizás también 
porque se empezó a pensar que una considerable acumulación de investi-
gaciones muy sólidas y rigurosas había dado ya suficientes resultados y que 
estos, a su vez, permitían adentrarse en las sendas todavía muy inexploradas 
de las pautas de sociabilidad, las mentalidades y la cultura (Burke 2006). 
En el espacio andino, por el contrario, la exploración a partir del vaciado 
nominativo de registros parroquiales y censos de población ha sido mucho 
menor, con frecuencia se ha ocupado de los indicadores generales de evolu-
ción cuantitativa de los totales poblacionales de forma indiferenciada y, por 
lo mismo, sigue disponible para obtener datos básicos que permitan avanzar 
de veras en el conocimiento empírico y en la interpretación de la vida de las 
mujeres durante el tiempo largo anterior y posterior a las independencias. 

En suma, la reflexión pertinente, al final de este breve esbozo de pro-
blemas, es tan simple como recordar que, si carecemos de los datos de-
mográficos fundamentales, cualquier investigación sobre las mujeres del 
pasado (y del presente) resulta incompleta y limitada en el alcance de 
sus conclusiones, cuestión que merecería considerarse con mayor deteni-
miento e implicación.



Capítulo 2

78

Archivos 

AHN	 Archivo Histórico Nacional del Ecuador
APT	 Archivo Parroquial de Toacazo

Referencias

Álvarez Magrí, Paula, y María José Vilalta (en prensa). “Los trabajos de las 
mujeres en Catalunya (siglos XV-XIX). Una revisión historiográfica”. 
En Mujeres, género y trabajo en la Edad Moderna, editado por Marga-
rita M. Birriel Salcedo e Inmaculada Arias de Saavedra Alías, 91-114. 
Madrid: Sílex.

Borchart de Moreno, Christiana. 1998. La Audiencia de Quito. Aspectos 
económicos y sociales (siglos XVI-XVIII). Quito: Abya-Yala.

— 2001. “La imbecilidad y el coraje. La participación femenina en la 
economía colonial (Quito, 1780-1830)”. En Antología de estudios de 
género, compilado por Gioconda Herrera, 165-181. Quito: FLACSO 
Ecuador / ILDIS.

Bretón Solo de Zaldívar, Víctor. 2012. Toacazo. En los Andes equinocciales 
tras la Reforma Agraria. Quito: FLACSO Ecuador / Abya-Yala / Uni-
versitat de Lleida.

Burke, Peter. 2006. ¿Qué es la historia cultural? Barcelona: Paidós.
Coronel Feijóo, Rosario. 2015. “Cacicas indígenas en la Audiencia de Qui-

to, siglo XVIII. Las redes ocultas del poder”. Procesos 42: 9-37.
https://revistas.uasb.edu.ec/index.php/procesos/article/view/1772 

Davis, Natalie Zemon. 1976. “‘Women’s History’ in Transition. The Euro-
pean Case”. Feminist Studies 3 (3/4): 83-103.
https://www.jstor.org/stable/3177729 

Daza Tobasura, Paula. 2022. Cuando las cacicas gobernaron en la Real Au-
diencia de Quito. Quito: FLACSO Ecuador / Abya-Yala.

Echeverría, Bolívar. 2013. “El guadalupanismo y el ethos barroco en Amé-
rica”. Theoría. Revista del Colegio de Filosofía 23: 101-110.
https://doi.org/10.22201/ffyl.16656415p.2011.23.376  



Demografía histórica e historia de las mujeres en la Sierra ecuatoriana, siglos XVIII-XIX

79

Elder Jr., Glen H. 1998. “The Life Course as Developmental Theory”. 
Child Development 69 (1): 1-12. https://doi.org/10.2307/1132065 

Elliott, John H. 1990. El Viejo Mundo y el Nuevo (1492-1650). Madrid: 
Alianza.

Fleury, Michel, y Louis Henry. 1985. Nouveau manuel de dépouillement 
et d’exploitation de l’état civil ancien. París: Institut National d’Études 
Démographiques.

Gascón, Jorge. 2005. “Compadrazgo y cambio en el Altiplano peruano”. 
Revista Española de Antropología Americana 35: 191-206. https://revis-
tas.ucm.es/index.php/REAA/article/view/REAA0505110191A 

Gautier, Etienne, y Louis Henry. 1958. La population de Crulai, paroisse 
normande. Étude historique. París: Presses Universitaires de France.

Ghirardi, Mónica, comp. 2005. Cuestiones de familia a través de las fuen-
tes. Córdoba: Centro de Estudios Avanzados / Universidad Nacional 
de Córdoba.

Ghirardi, Mónica, y Ana Silvia Volpi Scott, coords. 2015. Familias históricas. 
Interpelaciones desde perspectivas Iberoamericanas a través de los casos de 
Argentina, Brasil, Costa Rica, España, Paraguay y Uruguay. Saõ Leopoldo: 
Asociación Latinoamericana de Población / Oikos / Editora Unisinos.

Goetschel, Ana María. 2017. “La estadística como sistema de intervención 
sobre la delincuencia y la conformación del Estado”. En Poderes y personas. 
Pasado y presente de la administración de poblaciones en América Latina, edi-
tado por Víctor Bretón y María José Vilalta, 107-124. Barcelona: Icaria. 

Guerrero, Andrés. 1986. “Unité domestique et reproduction sociale. La 
communauté huasipungo”. Annales. Histoire, Sciences Sociales 41 (3): 
683-701. http://www.jstor.org/stable/27583320 

— 2010. Administración de poblaciones, ventriloquía y transescritura. Lima: 
Instituto de Estudios Peruanos / FLACSO Ecuador.

Henry, Louis. 1983. Manual de demografía histórica. Barcelona: Crítica.
Kingman Garcés, Eduardo. 2014. “Oficios y trajines callejeros”. En Los tra-

jines callejeros. Memoria y vida cotidiana, Quito, siglos XIX-XX, Eduardo 
Kingman Garcés y Blanca Muratorio, 27-112. Quito: FLACSO Ecua-
dor / Instituto Metropolitano de Patrimonio / Fundación Museos de 
la Ciudad.



Capítulo 2

80

Lavallé, Bernard. 1999. Amor y opresión en los Andes coloniales. Lima: IEP 
/ IFEA / UPRP.

— 2003. “El argumento de la notoria desigualdad en la relación de pare-
ja (Lima y Quito, siglos XVII y XVIII)”. En Familia y vida cotidiana 
en América Latina. Siglos XVIII-XX, coordinado por Scarlett O’Phelan 
Godoy, Fanni Muñoz Cabrejo, Gabriel Ramón Joffré y Mónica Ricketts 
Sánchez-Moreno, 231-252. Lima: PUCP.

León, Natalia Catalina, y Cecilia Méndez Mora. 2004. “Poder y amor. 
Articulaciones e instituciones familiares en la larga duración, Ecuador”. 
En La familia en Iberoamérica, 1550-1980, editado por Pablo Rodrí-
guez, 291-325. Bogotá: Universidad Externado de Colombia / Conve-
nio Andrés Bello.

Levi, Giovanni. 1996. “Sobre microhistoria”. En Formas de hacer historia, 
editado por Peter Burke, 119-143. Madrid: Alianza.

Livi-Bacci, Massimo. 1993. Introducción a la demografía. Barcelona: Ariel.
Martínez, Héctor. 1963. “Compadrazgo en una comunidad indígena alti-

plánica”. América Indígena 23 (2): 127-139.
Mellafe, Rolando. 1980. “Tamaño de la familia en la historia de Latinoa-

mérica 1562-1950”. Histórica 4 (1): 3-19.
Miño Grijalva, Wilson. 2015. Una mirada histórica a la estadística del 

Ecuador. Quito: INEC.
Montes del Castillo, Ángel. 1989. Simbolismo y poder. Un estudio antropo-

lógico sobre compadrazgo y priostazgo en una comunidad andina. Barce-
lona: Anthropos.

Quishpe Bolaños, Jorge Marcelo. 1999. Transformación y reproducción in-
dígena en los Andes septentrionales. Los pueblos de la provincia de Sigchos, 
siglos XVI y XVII. Quito: Abya-Yala.

Rey Castelao, Ofelia, y Pablo Cowen, eds. 2017. Familias en el Viejo y el 
Nuevo Mundo. La Plata: Universidad Nacional de La Plata.

Rodríguez Sáenz, Eugenia. 1992. “Historia de la familia en América La-
tina. Balance de las principales tendencias”. Revista de Historia 26: 
145-183 https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6932068 

Slicher van Bath, Bernard H. 1978. Historia agraria de la Europa occidental 
(500-1850). Barcelona: Península.



Demografía histórica e historia de las mujeres en la Sierra ecuatoriana, siglos XVIII-XIX

81

Socolow, Susan M. 2004. “Mujeres y migración en la América Latina colo-
nial”. En Las mujeres en la construcción de las sociedades iberoamericanas, 
coordinado por Pilar Gonzalbo Aizpuru y Berta Ares Queija, 63-86. 
Sevilla / México D. F.: Escuela de Estudios Hispano-Americanos / Co-
legio de México, Centro de Estudios Históricos.

— 2016. Las mujeres en la América Latina colonial. Buenos Aires: Prometeo.
Vilalta, María José. 2015. “Muerte en los Andes. Sociedad colonial y mor-

talidad en las haciendas andinas (Ecuador, 1743-1857)”. Revista Brasi-
leira de Estudos de População 32 (1): 73-100.
https://doi.org/10.1590/S0102-30982015000000005 

— 2018. “Casarse en el regazo del Cotopaxi (Ecuador, 1720-1861)”. Re-
vista de Demografía Histórica 36 (2): 197-218. https://adeh.org/revis-
ta-de-demografia-historica/revista-de-demografia-historica/2018-2/ 

— 2021. “Trabajadoras en los Andes del norte (Toacazo, Ecuador, 1778-84 
y 1861)”. Arenal. Revista de Historia de las Mujeres 28 (1): 91-128.
https://doi.org/10.30827/arenal.v28i1.7962  

Vilar, Pierre. 1980. Crecimiento y desarrollo: Economía e historia. Reflexiones 
sobre el caso español. Barcelona: Ariel.





Parte II
Narraciones y 

representaciones en los
siglos XIX y XX





85

Capítulo 3
La Emancipada o el significado
de la República en la vida
de las mujeres del siglo XIX
Rosemarie Terán Najas

Mi análisis parte de una mirada crítica a la tendencia, muy difundida en la 
historia de la literatura, de considerar la novela decimonónica como una 
narrativa necesariamente articulada a la tarea de forjar las primeras repre-
sentaciones de la nación en el contexto de las repúblicas independientes; y 
en las que, al mismo tiempo, la mujer aparece de forma reiterada como la 
metáfora fundacional de esa nación. Me pregunto si en el registro literario 
del siglo XIX la mujer está condenada a ser una metáfora, o si es posible que 
la narrativa literaria también permita descubrir dimensiones insospechadas 
de la agencia femenina en su esfuerzo por inventarse como sujeto moderno. 

La novela La Emancipada de Miguel Riofrío —considerada la primera 
en su género en Ecuador, 1863— podría representar un caso paradigmá-
tico en dicho sentido. De hecho, en años recientes, Flor María Rodríguez 
Arenas descubrió en ella más afinidades con el realismo literario que con el 
romanticismo, mantra este último usado habitualmente para calificar toda 
novela fundacional a partir de una asociación a veces muy mecánica entre 
esa tendencia literaria y la representación de la nación.1 También el hecho, 
por ejemplo, de que se haya dudado de si pertenece al género novelístico 
aporta otra clave interesante. Estas miradas críticas abren la posibilidad de 

1  Flor María Rodríguez Arenas (2009) señala que La Emancipada obtuvo su estatus de 
primera novela ecuatoriana solo en las últimas décadas, destronando así a Cumandá, del 
intelectual conservador Juan León Mera, considerada hasta entonces la obra fundacional 
del imaginario nacional decimonónico.

https://doi.org/10.46546/2025-72foro-03



Capítulo 3

86

liberar a La Emancipada de perspectivas canónicas para poder apreciarla 
como un texto articulado por varias semánticas, merecedor de una reflexión 
más compleja e interdisciplinaria acotada a las significaciones culturales, 
políticas y sociales del momento histórico que enmarcó su producción. 

Este breve artículo se propone ir más allá de las etiquetas del canon 
literario para plantear algunas hipótesis que contribuyan a comprender 
tanto a la novela como a su autor desde la historicidad de sus experiencias, 
en medio de la compleja coyuntura que experimentó el Ecuador en su 
tránsito hacia la modernidad republicana y la gestación del sujeto moderno 
en clave liberal.

Llegué a La Emancipada desde un ejercicio historiográfico en que me 
interesaba encontrar información sobre la educación de las mujeres en esa 
transición, partiendo de la idea de que el factor educativo fue un punto 
demarcatorio de especial trascendencia para diferenciar el antiguo régimen 
de la república moderna. En teoría, transformar súbditos en ciudadanos 
modernos dependía, entre otros factores, de la creación de un aparato 
educativo moderno totalmente innovador y extensivo que promocionara 
las bondades de los nuevos valores e instituciones republicanas mediante 
un sistema de escolarización masiva. Los datos existentes en archivos, sin 
embargo, aportan muy poco acerca de la suerte corrida por las mujeres en 
aquel proceso, menos aún acerca de la trascendencia que ello provocó en 
sus vidas, en sus construcciones de subjetividad. Me interesaba, en parti-
cular, examinar si el modelo educativo lancasteriano, de vanguardia, que 
Bolívar estableció, alcanzó ese nivel de profundidad.2

En la novela La Emancipada pude encontrar las huellas de ese impacto 
desde la posibilidad de usar el registro narrativo literario como fuente his-
tórica. El interés por seguir un sendero distinto de indagación me permitió 
descubrir otros matices detrás del drama central predominante en la nove-
la, que escapa a la simbolización nacional al conectarse directamente con 

2  De la abundante literatura existente acerca de este modelo, se concluye que el método 
lancasteriano o de enseñanza mutua se basaba en la utilización de alumnos avanzados lla-
mados monitores, que enseñaban lo que previamente les había transmitido el maestro. 
Tenía la ventaja de acelerar los aprendizajes, requerir pocos docentes y facilitar la educación 
masiva necesaria para cimentar los valores republicanos en poco tiempo (Newland 1991).



La Emancipada o el significado de la República en la vida de las mujeres del siglo XIX

87

un contexto histórico y social específico que impregna de verosimilitud 
la narrativa. En su erudito y detallado análisis introductorio a la novela, 
Rodríguez Arenas (2009) muestra los elementos de realismo que articulan 
la obra en la medida en que exhibe de manera crítica y frontal expresio-
nes de la realidad social y cultural que aportan el indispensable efecto de 
veracidad que dicho género se propone conseguir. Son expresiones que en 
nuestra perspectiva revelarían, además, una temprana preocupación de la 
narrativa realista por una suerte de cuestión social que apuntaba a perci-
bir, no solo la agencia y emergencia femeninas aún en medio del peso de 
las estructuras patriarcales, sino también el paisaje de lo popular, aspectos 
ambos vinculados al mundo de la marginalidad y de las tradiciones, que el 
autor interpela desde su mirada abiertamente ilustrada.

Por consiguiente, más que un imaginario romántico de nación, la na-
rrativa de Miguel Riofrío supondría una reivindicación nostálgica del pro-
yecto republicano emancipador encabezado por Bolívar. El horizonte po-
lítico de Riofrío simbolizado en la novela se ancla a ese origen que, como 
veremos a continuación, va a identificar una primera etapa de esplendor 
acotada al momento independentista, referida a la madre de la “emanci-
pada” y a su acceso público a la cultura letrada como normalista lancas-
teriana. Más tarde, ello declinaría en la historia de su hija, Rosaura, que 
representa el ocaso de la utopía republicana en tanto su suicidio devela que 
la revolución fue derrotada por las mismas nefastas estructuras que intentó 
combatir. Por consiguiente, la novela y la subjetividad política de Riofrío 
se articulan a una misma temporalidad, que arranca antes de la creación 
del Ecuador como república independiente hasta la crisis del proyecto li-
beral de mediados del XIX, que es cuando el autor decide publicar la obra. 
Sus protagonistas femeninas no solo simbolizan esta transición, sino que 
aparecen como portavoces del liberalismo profesado por Riofrío.

La Emancipada fue publicada por medio de fascículos periódicos en 
1863. Envuelta en el clima de una trágica historia de amor que se desa-
rrolla en 1841, en una localidad de la provincia de Loja, la novela relata el 
drama vivido por Rosaura, quien luego de la muerte de su madre queda in-
defensa a merced del despotismo de su padre, un presuntuoso propietario 
rural, de poca monta, que se ufana de su ancestro español y arregla para su 



Capítulo 3

88

hija un matrimonio de conveniencia. Rosaura se ve obligada a aceptar esta 
imposición, frente al chantaje del padre que la amenaza con golpear en su 
presencia a un sirviente indígena y a su pequeña hija de seis años. Rosaura 
está profundamente enamorada de un estudiante de la capital, Eduardo; la 
decisión paterna provoca que la joven adopte una estrategia temeraria, la 
de acatar el matrimonio forzado para “emanciparse” legalmente de la tutela 
patriarcal y vivir su romance en libertad. El plan se concreta con la boda 
pero finalmente la joven pierde el apoyo de Eduardo. La narración sufre un 
quiebre abrupto en la segunda parte, cuando se describe la situación de de-
gradación en la que queda la solitaria Rosaura, abocada a una supuesta vida 
licenciosa y a recibir amonestaciones morales de su antiguo novio, ahora 
convertido en fraile. El desenlace se traduce en el suicidio de la joven y el 
escarnio que sufre su cuerpo al ser sometido a una autopsia pública (Terán 
Najas 2010, 46). La trama femenina de esta novela trasunta el desencanto 
político de Riofrío. La mujer letrada que apuesta por su emancipación no 
imagina que la breve autonomía lograda es ilusoria, porque es femenina y 
por lo tanto no admisible en el marco de la nueva república. El suicidio de 
Rosaura, su cuerpo sometido al escarnio público, la muerte intranscenden-
te de su madre, revelan que la modernidad liberal republicana, en su fase 
nacional, implicó un camino sin salidas para las mujeres.

La mayoría de los estudios sobre La Emancipada han girado en torno al 
drama patriarcal que envuelve a Rosaura y a su padre.3 Hemos tratado de 
descubrir una trama subyacente, que se hilvana a la relación de complici-
dad entre madre e hija a propósito del acceso de ambas a la cultura letrada, 
ámbito por excelencia de la modernidad republicana en tanto permitía un 
vínculo directo con la esfera de la opinión pública y del debate político 
generados por la prensa decimonónica. Por consiguiente, al instalarse de 
lleno en una historia social de las mujeres, la trama subyacente resulta 
crucial para explicar el carácter transgresor y desafiante de ambos persona-
jes. A continuación, se transcriben ciertos trozos de la novela que aluden 
de forma directa a este relato, en el que, no por casualidad, la hegemonía 

3 El primer trabajo sobre esta novela en la línea de la teoría feminista es de Martha Mos-
coso (1995).



La Emancipada o el significado de la República en la vida de las mujeres del siglo XIX

89

paterna sintoniza bien con la hegemonía clerical católica, aspectos ambos 
criticados por Riofrío a través de su narrativa.
Rosaura:

Una semana después de haber sepultado a mi madre cuando todavía esta-
ban mis ojos hinchados por las lágrimas, recogió mi padre todos mis libros, 
el papel, la pizarra, las plumas, la vihuela y los pinceles y formó un lío de 
todo esto, lo fue a depositar en el convento y volvió para decirme: Rosau-
ra, ya tienes 12 años cumplidos; es necesario que desde hoy en adelante 
vivas con temor de Dios; es necesario enderezar tu educación, aunque ya 
el arbolito está torcido por la moda; tu madre era muy porfiada y con sus 
novelerías ha dañado todos los planes que yo tenía para hacerte una buena 
hija; yo quiero que te eduques para señora y esta educación empezará desde 
hoy (Riofrío 2009, 7).

 Continúa el padre:

Porque tus abuelos, (que Dios haya perdonado y tenga entre los Santos) 
cometieron el desbarro de que un maldito fraile (perdóneme su corona), 
que vino a esa tontera de escuelas normales, hiciera leer malos libros a la 
muchacha. Con ese veneno se volvió respondona, murmuradora de los 
predicadores, enemiga de que se quemaran ramos benditos para aplacar 
la ira de Dios, y amiga de libros, papeles y palabras ociosas; de modo que 
nadie quiso casarse con ella en la ciudad, y con justa razón, porque ella en 
vez de hilar y cocinar, que es lo que deben saber las mujeres, le gustaba 
preguntar en dónde estaba Bolívar, quiénes se iban al congreso, que decía 
La Gaceta, y guardaba como cosa de reliquia esos libros de Telémaco y no 
sé qué otros extravagantes que le había dado ese fraile […] Con que ya ves 
que si a una normalista como a tu madre la casaron sin que me conociera, 
a una dócil y obediente como tú se la ha de casar como a persona de valer 
(Riofrío 2009, 12-13).

Aparecen aquí contextualizados los dos momentos históricos antes men-
cionados, el primero representado por la experiencia letrada de la madre, 
que remontaría al año de 1824, más o menos, cuando ella actúa como 
profesora normalista de la escuela lancasteriana de Loja, e inicia a su hija 



Capítulo 3

90

Rosaura en la práctica de la lectura y escritura. Y el segundo momento, 
marcado por la ausencia de la madre, ya fallecida, la opresión patriarcal y 
el declive del proyecto letrado de Rosaura durante el gobierno de Juan José 
Flores, al que Riofrío, desde su credo liberal, se opuso radicalmente.

Miguel Riofrío perteneció a la intelectualidad ilustrada que accedió al 
poder con la revolución marcista (marzo de 1845), un movimiento que 
produjo un giro trascendental en la historia política de aquellas décadas 
al lograr el derrocamiento del presidente Flores e instalar un proyecto de 
corte democrático contrario al poder conservador terrateniente. Cuando 
se publicó La Emancipada por fascículos en 1863, es decir dos décadas 
más tarde, el marcismo había sido derrotado y el país experimentaba una 
fractura política profunda que daría margen a Gabriel García Moreno para 
instaurar un gobierno republicano de corte conservador, autoritario y con-
fesional. A raíz de este evento, Riofrío será oficialmente deportado y vivirá 
un largo exilio en Lima hasta la fecha de su fallecimiento.

El desencanto de Riofrío frente a la caída del proyecto republicano se 
derivaba de la crisis de los principios y valores políticos que habían sido 
intensamente debatidos en el seno de las sociedades ilustradas, a las que 
pertenecía el autor, en concreto, la Sociedad Democrática Miguel de San-
tiago y la Sociedad de Amigos de la Ilustración. Ambas fueron, como lo 
demuestran los historiadores Galaxis Borja (2016) y Jean Paul Ruiz (2022) 
en sugerentes estudios dedicados al tema, espacios marcistas de sociabi-
lidad política de primer orden, interesados tanto en discutir y difundir 
los preceptos liberales como en activar procesos de formación política que 
apostaban a establecer vínculos con sectores populares urbanos, especial-
mente con los artesanos. Se podría señalar que estos ilustrados decimonó-
nicos pertenecían a grupos emergentes de tendencia antiaristocrática y an-
tibelicista. Hastiados del militarismo y el caudillismo de la primera mitad 
del XIX, probablemente procuraron dignificar la política en esos círculos. 
Estamos hablando de actores sociales inscritos en lo que Juan Maiguashca 
(1994) ha denominado el proyecto republicano de la igualdad.

La novela puede ser apreciada, entonces, como el testimonio de una 
experiencia política particular inscrita en el republicanismo temprano, que 
tuvo al mismo Riofrío como uno de sus protagonistas, además de que 



La Emancipada o el significado de la República en la vida de las mujeres del siglo XIX

91

resulta innegable la implicación biográfica del autor en la obra. Su publica-
ción por fascículos en la prensa instaló dicha narrativa en el escenario de la 
esfera pública, un dispositivo republicano que no buscaba, directamente, 
crear identidad en torno a una cuestión propiamente “nacional“, sino lle-
var una problemática social a un grado de universalidad suficiente como 
para que su difusión pública contribuyera a que se interioricen y legitimen 
los nuevos valores opuestos al orden tradicional y encarnados, en este caso, 
en la educación lancasteriana femenina.4 En una de las escenas mejor lo-
gradas de la novela, se advierte el impacto perturbador de la enseñanza 
lancasteriana en el ambiente conservador de la aldea:

—Señor cura, le dije yo, el asunto es grave y si me permitiera le haría al-
gunas reflexiones.
—¿Qué reflexiones son esas? —me respondió sin mirarme y con la vista 
fija en los que empezaban a bailar.
—La primera es que las hijas no son esclavas ni de sus padres ni de los curas.
—¿Y es un pascasio lancasteriano quien ha de venir a enseñarme?
—Sí Señor, un pascasio lancasteriano, tiene derecho para decir a un señor 
cura que si en verdad somos cristianos, debemos ser sustancialmente dis-
tintos de aquellos pueblos, en que la mujer es entregada como mercancía a 
los caprichos de un dueño, a quien sirve de utilidad o de entretenimiento, 
más no de esposa (Riofrío 2009, 10).5

La matriz de la utopía republicana cuya declinación deplora Riofrío es 
indiscutiblemente la etapa independentista. En la novela esta evocación es 
explícita a propósito del relato del escándalo público que provoca Rosaura 
al utilizar el matrimonio como recurso para lograr su emancipación, y de-
safiar a quienes la condenan por ese acto.

El cortejo del convento quedó hablando contra los malos libros, contra 
la educación del día, contra el religioso fundador de las escuelas lancaste-
rianas y concluyó por declarar que el pueblo estaba excomulgado por no 

4  Esta hipótesis se inspira en la reflexión de Jonathan Culler (2000, 50-52) sobre la función 
pública que cumplió la literatura decimonónica en Inglaterra para formar el “sujeto liberal”.
5  “Pascasio” se denominaba al estudiante que regresaba a la aldea en temporada de Pascua.



Capítulo 3

92

haber sacado la lengua a esa muchacha que se había atrevido a amenazar 
con pistolas al buen pastor y al juez de la parroquia […] unos veían en Ro-
saura una heroína y aplaudían con entusiasmo la lucidez de su plan […]. 
Otros se limitaban a disculparla diciendo que su vida se había dividido 
en dos secciones: una de educación bajo las inspiraciones de una madre 
civilizada y otra de prueba que no tenía ni remota idea de lo que pasa en el 
alma de una joven […].
El bando más numeroso era el de los tradicionalistas o partidarios de las 
fuertes providencias: estos decían, como el padre de Rosaura, que el hom-
bre ha sido creado para la gloria de Dios y la mujer para la gloria y co-
modidad del hombre; y que, por consiguiente, el uno debía educarse en 
el temor de Dios obedeciendo ciegamente al padre y después al esposo, y 
que el crimen de Rosaura debía ser severamente castigado, para vindicta 
de la sociedad y ejemplo vivo de todas las hijas. Estos acababan siempre 
por lamentar los buenos tiempos del Rey y por maldecir la independencia 
americana y el nombre de Bolívar (Riofrío 2009, 25).

Las semánticas del concepto “emancipada” aluden tanto al proceso liber-
tario independentista como al recurso legal que brindaba a los hijos la 
posibilidad de esquivar, bajo ciertas condiciones, la “patria potestad”, una 
figura jurídica que garantizaba el predominio del poder patriarcal en el 
contexto familiar y en la sociedad de la época (Rodríguez Sánchez 1990). 
Mediante el matrimonio, Rosaura logra emanciparse de la patria potestad 
y, decidida como estaba a no caer en la tutela conyugal, esa decisión la pone 
al margen de las estructuras sociales hegemónicas de su localidad. Fuera de 
la “patria potestad” lo que le espera es la marginalidad social. Se mezcla 
con la plebe, se impregna de su carácter irreverente y desafía públicamente 
a los poderosos, hasta portando armas en ocasiones. No obstante, pese a 
que finalmente Rosaura recurre como medio de vida a la prostitución, 
una práctica denigrada en el relato, esto no logra opacar el aura social del 
personaje. Su relación abiertamente justiciera y solidaria con los indígenas, 
por ejemplo, aparece con frecuencia, expresando sentidos de complicidad 
derivados del hecho de compartir la marginalidad y la exclusión, o también 
de una sensibilidad social conectada a concepciones heterodoxas del amor 
cristiano al prójimo. 



La Emancipada o el significado de la República en la vida de las mujeres del siglo XIX

93

En este sentido vale la pena resaltar el profundo paralelismo existen-
te entre el personaje femenino ficcional de La Emancipada y la figura de 
Dolores Veintimilla de Galindo. Ambas enfrentan el orden constituido, 
terminan siendo excluidas de la cultura letrada y manifiestan una especial 
sensibilidad por la justicia social que, en ambos casos, tiene que ver con la 
defensa de los indígenas, subalternizados como ellas y excluidos del pro-
yecto nacional republicano. Al mismo tiempo, aparecen como librepensa-
doras, incursionando en los terrenos prohibidos de un pensamiento reli-
gioso no oficial que desafía los dogmas de la Iglesia, por eso los primeros 
ataques que reciben provienen fundamentalmente de sectores católicos. 

En efecto, Dolores saltó al escenario público cuando escribió en defensa 
de un indígena acusado de parricidio que fue ajusticiado en la plaza públi-
ca de Cuenca. Su alegato deísta al “gran todo” como fuente sobrenatural 
de justicia, despertó la reacción de los sectores católicos que decidieron 
enfrentar semejante desviación denigrando a la poeta en su condición de 
mujer. Rosaura y su madre manifestaban también este tipo de religiosidad 
de tendencia anticlerical y ajena a la religiosidad barroca tradicional, pero 
de claro contenido social, centrada en torno a la idea de que dios era un 
“espíritu” bueno, “amigo de los pobres” y enemigo “de los soberbios... que 
maltratan a sus prójimos”. Cabría preguntarse, ¿Riofrío usó las voces fe-
meninas de su novela para expresar su anticlericalismo y su adhesión a la 
justicia social, justamente en momentos en que liberales como él, inspira-
dos por la revolución marcista y defensores de esos principios (Maiguashca 
1994, 378), eran perseguidos por parte del gobierno garciano?

Así mismo, la novela se articula a otros temas relacionados con la reali-
dad histórica del momento. No se debe descartar que el suicidio de Rosaura 
evoque, de alguna manera, el de Dolores Veintimilla de Galindo ocurrido en 
1857, seis años antes de la publicación de La Emancipada.6 De otro lado, la 

6  Las razones que llevaron al suicidio a Dolores Veintimilla están vinculadas a las calumnias 
y presiones que recibió por parte de sus contemporáneos por haberse atrevido a censurar 
públicamente la pena de muerte aplicada a un indígena parricida. Ana María Goetschel 
(2018) analiza la trascendencia que tuvo el pronunciamiento de Veintimilla en el marco de 
un debate vigente en la época sobre la legitimidad o ilegitimidad de ese acto de ejecución 
pública, que enfrentó enconadamente a conservadores y liberales.



Capítulo 3

94

explícita mención que hace el autor de la obra al personaje de Policarpa Sala-
varrieta, una celebridad de la historia de la independencia colombiana, actúa 
junto con otros elementos como referente para la heroización de Rosaura, 
que ocurre en su fase postrera, en la segunda parte de la novela.

Después de la fiesta, se la veía pasear sola en su alazán por los alrededores 
de la ciudad. En determinados días de la semana llegaba a las alturas de 
San Cayetano y permanecía largo rato mirando la alfombra de púrpura y 
gualda que forman las dumarides y las caléndulas silvestres. Se asegura que 
allí cantaba la canción colombiana La Pola y algún sentido yaraví, acom-
pañándose con el canto de los gorriones, los suipes, los lapos y otras aves, 
y que al volver a la ciudad cuidaba de apearse a la margen del Zamora, 
enjugaba sus ojos con un pañuelo y bañaba su rostro con esas aguas frescas 
y cristalinas (Riofrío 2009, 29-30).

Pero, sin duda, no todo habría sido una estrategia de ocultamiento en el 
discurso de Riofrío. Los alcances de su sensibilidad social estaban muy 
condicionados por la dicotomía entre civilización y barbarie, que permea-
ba su apreciación del mundo popular y de género. Para un ilustrado como 
Riofrío el costumbrismo rural contradecía los valores rupturistas y civiliza-
torios del liberalismo. Rosaura misma emite esta crítica cuando es agredida 
por defender la participación de una mujer indígena en una festividad 
popular celebrada en la plaza del pueblo. Su respuesta a los indígenas que 
intentan protegerla es la siguiente:

 —¡Amigos míos! ¿Creéis que estas gotas de sangre merezcan ser vengadas? 
No, hijos, éste es un desgraciado como vosotros y como yo: él ha reclamado 
la costumbre, en la costumbre está lo malo, y ésta viene de muy atrás.
 —Él te ha faltado al respeto y le hemos de castigar —dijo un cacique.
 —Él no sabe lo que es digno de respeto; para él sólo es respetable la 
costumbre, y como buen ignorante ha cumplido con su deber.
 —Nosotros le hemos de enseñar a respetar a las señoras como nosotros 
las respetamos.
 —Nuestra voz es muy débil, amigos, para enseñar, y nuestra situación 
muy triste para aprender. Dejad en paz a ese hombre, a quien la costumbre 
ha hecho ignorante y la ignorancia le ha hecho grosero (Riofrío 2009, 29).



La Emancipada o el significado de la República en la vida de las mujeres del siglo XIX

95

La dicotomía civilización-barbarie adquiere pleno sentido en las palabras 
de Rosaura, quien aparece como portavoz de una suerte de ética libe-
ral. Al ser una mujer la que la enuncia, esta crítica implica también a 
la estructura patriarcal local regida por la “patria potestad”, que en este 
caso fue capaz de convertir a un campesino presuntuoso en un verdadero 
señor feudal. Solo en la ciudad, espacio de gestación de la comunidad 
política, era posible la existencia del sujeto moderno ilustrado. Pero, al 
mismo tiempo, lo rural es para Riofrío una representación de la pureza 
original encarnada en la naturaleza y en la mujer virginal, intocadas por la 
cultura y la civilización, un tropo que estará presente en la poética de los 
ilustrados. En La Emancipada ni siquiera la educación puede transformar 
la situación de las mujeres en el medio local. Por el contrario, atravesar 
ese umbral civilizatorio las lleva a la perdición o al suicidio, sobre todo 
a aquellas que creyeron en las promesas de autonomía de la modernidad 
liberal. La educación local de los varones, en cambio, promueve su mo-
vilización hacia la ciudad, favoreciendo su conexión con universidades y 
sociedades ilustradas que eran, básicamente, espacios masculinizados de 
cultivo de los valores republicanos.

Género, literatura y política en las sociedades ilustradas

Pese a los ideales democráticos explícitos que animaban a los ilustrados, 
ellos se autoidentificaron como una élite provista de jerarquía intelectual 
y moral, autorizada para difundir las luces de la razón liberal y conducir 
al pueblo hacia el progreso y la civilización. Las sociedades ilustradas eran 
grupos exclusivos y excluyentes que reproducían en sus prácticas y discur-
sos la estructura de lo que se ha denominado la República de las Letras.

En un discurso pronunciado en la Sociedad de la Ilustración, al pa-
recer a pocos años de la revolución marcista de 1845, Riofrío estableció 
una reveladora conexión entre política y literatura que ayuda a compren-
der la naturaleza que tuvo el saber letrado como escenario de reflexión y 
de enunciación de la realidad social, e igualmente, de identificación de la 
condición subalterna asignada a la mujer en el nuevo orden (Riofrío s.f.).



Capítulo 3

96

En la perspectiva de Riofrío, los gobiernos democráticos debían beber 
de las fuentes de la filosofía, del arte y de la poesía, campos que él con-
sideraba saberes fundantes del pensamiento. No hay que olvidar que la 
Ilustración se propuso producir nuevos enunciados sobre el mundo. La 
palabra ilustrada era la encargada de renombrar la realidad en sintonía con 
el ideal de la república letrada. La literatura fue ese lugar de enunciación y 
el campo intelectual por excelencia que debía inspirar al arte de gobernar.

Riofrío (s.f., 4) reconocía la existencia de una acción recíproca entre 
literatura y política. Afirmaba que “la forma de gobierno, las creencias 
y aún los vicios de las naciones se pintan en su literatura y las tenden-
cias, los connatos civilizadores emanan de ella su misión es la de crear y 
reflexionar”. Se preguntaba Riofrío por qué aún no se consolidaba este 
papel de la literatura y en respuesta advertía que la discordia y la con-
frontación partidista eran las causas principales del problema, no solo en 
el país sino en América.

Algunas de estas funestas causales han existido indudablemente en nuestro 
suelo para que en las épocas transcurridas no haya tomado la literatura 
americana un carácter que le sea propio y peculiar, para que no haya ad-
quirido todo el vigor y la sutileza necesarios a fin de penetrar en las masas 
populares y destruir sus malos hábitos, y para que no se haya convertido 
aun en un poderoso auxiliar de la política (Riofrío s.f., 4).

Él concebía una literatura destinada a difundir un orden moral que depu-
rara las bases sociales de la política.

La confrontación partidista pertenece, en este sentido, al mundo de 
las pasiones, la política al mundo de la razón. La misma dicotomía entre 
razón y pasión diferenciaba a hombres de mujeres. Ambas dimensiones 
aparecen polarizadas en las diferencias de clase y de género. Las masas 
populares se habían politizado anárquicamente y las mujeres mostraban 
comportamientos sociales tachados de irracionales, que desbordaban los 
roles asignados. Eventualmente, la educación podría reencauzar a estos 
sectores en las sendas de la racionalidad republicana, pero bajo la hege-
monía de la masculinidad ilustrada. Este fue el verdadero carácter de la 
defensa que los ilustrados hicieron de la educación femenina y popular. El 



La Emancipada o el significado de la República en la vida de las mujeres del siglo XIX

97

pensamiento de Riofrío no estaba aislado. Existía una red transnacional 
y trasatlántica de intelectuales liberales que discutían sobre la misión y el 
deber ser de las mujeres en el nuevo orden, en respuesta a la emergencia 
política femenina surgida de la Revolución francesa y de las revoluciones 
independentistas americanas.

El discurso de Riofrío ante la Sociedad de la Ilustración revela que los 
fervores revolucionarios iban cediendo frente a la necesidad del orden y 
que se requería asignar a la literatura la misión de allanar el camino hacia 
la estabilidad política propagando valores asociados a la razón y a la mo-
ral. Riofrío (s.f., 8) llega en ese contexto a admitir la posibilidad de usar 
un tono de denuncia moralizante en el ejercicio literario para que “todos 
aquellos que directa o indirectamente se extravían de la senda que la socie-
dad adopta para marchar segura, debían ser puestos en escena y presenta-
dos a la risa pública para evitar de ese modo su contagio pernicioso”.

 
Consideración final

¿Se inscribe La Emancipada en este nuevo registro literario-político pro-
puesto por Riofrío? Posiblemente sí. Los criterios planteados por su autor 
en el discurso que analizamos preanunciaban de hecho la próxima apa-
rición de su novela (catorce años después) y el carácter que ella tendría 
sobre todo en referencia a la tarea necesaria de escribir sobre “la mujer 
infame que ha profanado incauta sus gracias inestimables”. En La Eman-
cipada está dibujada la admiración que despierta en el Riofrío ilustrado 
la belleza femenina asociada a la estética, al arte, a la naturaleza, a la es-
tabilidad política y a la paz. Lo contrario, la ausencia de estos atributos, 
es vista como vicio y degradación, que es precisamente a lo que alude el 
desenlace de su novela. 

La derivación de la pureza en putrefacción, en el caso de Rosaura, su 
tránsito de doncella a letrada, supone una dramática descripción que la 
novela ofrece en la forma de un testimonio del estudiante que ayuda en la 
autopsia, con el cual concluye la obra. Bien se podría conjeturar que dicho 
personaje recoge una experiencia personal del joven Riofrío (2009, 34). 



Capítulo 3

98

El médico abrió su estuche, preparó los instrumentos, devolvió el resto al 
estudiante que estaba a su lado y empezó la operación. Al ver correr cruel-
mente las cuchillas y descubrirse las repugnantes interioridades escondidas 
en el seno de Rosaura, de la que poco antes había sido una beldad, un sudor 
frío corrió por la frente del estudiante: no pudo continuar mirando la profa-
nación sarcástica del cuerpo de una mujer, pues había creído hasta entonces 
obscura y vagamente que la constitución fisiológica de este sexo debía ser 
durante la vida, un incógnito misterio, radiante de gracias y de hechizos.

La república letrada de los ilustrados cerró sus puertas a las mujeres. Fue-
ron toleradas sus escrituras y lecturas íntimas de corte afectivo pasional, 
pero no las que se pronunciaban sobre el orden racional público republi-
cano. Rosaura, Dolores Veintimilla fueron ejemplos de la estigmatización 
que sufrió el ejercicio intelectual femenino en el siglo de la emancipación, 
del progreso, de las utopías de la igualdad y del predominio de la literatura 
como uno de los campos fundantes del pensamiento político moderno.

Referencias

Borja, Galaxis. 2016. “Sois libres, sois iguales, sois hermanos. Sociedades 
democráticas en Quito de mediados del siglo XIX”. Jahrbuch für Ges-
chichte Lateinamerikas 53: 185- 210.
https://doi.org/10.7767/jbla-2016-0110 

Culler, Jonathan. 2000. Breve introducción a la teoría literaria. Barcelona: 
Crítica.

Goetschel, Ana María. 2018. “Los debates sobre la pena de muerte en Ecuador, 
1857-1896”. Procesos 47: 11-32. https://doi.org/10.29078/rp.v0i47.674 

Maiguashca, Juan. 1994. “El proceso de integración nacional en el Ecua-
dor. El rol del poder central, 1830-1895”. En Historia y región en el 
Ecuador. 1830-1930, editado por Juan Maiguashca, 355-420. Quito: 
FLACSO Ecuador / Corporación Editora Nacional.

Moscoso, Martha. 1995. Las palabras del silencio. Las mujeres latinoameri-
canas y su historia. Quito: Abya-Yala.



La Emancipada o el significado de la República en la vida de las mujeres del siglo XIX

99

Newland, Carlos. 1991. “La educación elemental en Hispanoamérica. 
Desde la independencia hasta la centralización de los sistemas edu-
cativos nacionales”. The Hispanic American Historical Review 71 (2): 
335-64. https://doi.org/10.1215/00182168-71.2.335 

Riofrío, Miguel. 2009. La Emancipada. 2.ª ed. Doral, FL: Stockcero.
— s.f. “Discurso pronunciado por el Dr. Miguel Riofrío en el cuarto ani-

versario de la Sociedad de Amigos de la Ilustración”.
http://hdl.handle.net/10469/9888. 

Rodríguez Arenas, Flor María. 2009. Introducción a La Emancipada, de 
Miguel Riofrío, 2.ª ed., VII-LVII. Doral, FL: Stockcero.

Rodríguez Sánchez, Ángel. 1990. “El poder familiar: la patria potestad en 
el antiguo régimen”. Chronica Nova 18: 365-68.
https://digibug.ugr.es/handle/10481/58785 

Ruiz Martínez, Jean Paul. 2022. “Letrados migrantes en tiempos de cri-
sis. Las trayectorias de tres neogranadinos ilustrados en el Ecuador, 
1857-1862”. Procesos 55: 47-78.
https://doi.org/10.29078/procesos.v.n55.2022.3262 

Terán Najas, Rosemarie. 2010. “La Emancipada. Las primeras letras y las mu-
jeres en el Ecuador decimonónico”. Historia de la Educación 29: 35-55. 
https://revistas.usal.es/tres/index.php/0212-0267/article/view/8157



100

Capítulo 4
Maternidad y nación: el discurso
autoral de escritoras ecuatorianas
en la primera mitad del siglo XX
Natalia Loza Mayorga

Zoila Rendón de Mosquera, escritora y feminista ecuatoriana, discute el 
rol de las escritoras en el contexto nacional de los años treinta. En el ensayo 
titulado “Amor a la patria”, la autora explica:

Ella [la mujer] no nació para hacer de su pluma el constante trabajo, pero 
no por eso deja de tener inteligencia y sensibilidad, sin declinar en nin-
gún sentido su capacidad de pensar y sentir. Y la mujer que sobresale en 
estos méritos, da gloria a su patria, y mucho más si a pesar de egoísmos y 
contrariedades busca la manera de perfeccionarse, cualidad que debemos 
adquirirla, porque entonces veremos satisfecho el más alto y merecido 
ideal de hacer de nuestra patria una de las grandes y felices (Rendón de 
Mosquera 1933, 187).

En este fragmento, Rendón de Mosquera propone el rol de las escritoras 
directamente relacionado con el engrandecimiento de la patria. Esta pro-
puesta se encuentra presente en otros textos producidos por autoras de la 
época, preocupadas por el lugar de las mujeres en el relato nacional. En 
medio de los proyectos de modernización del Estado y la transformación 
del campo cultural, las autoras de este período construyen un discurso 
literario cargado de símbolos sobre la maternidad y la nación. Desde un 
análisis interdisciplinario entre la historia y la literatura, propongo una dis-
cusión sobre la relación entre nación, maternidad y escritura en las novelas 
de tres autoras ecuatorianas de la época.

https://doi.org/10.46546/2025-72foro-04



Maternidad y nación: el discurso autoral de escritoras ecuatorianas en la primera mitad del siglo XX

101

Las escritoras que incursionaron en la novela en la primera mitad 
del siglo XX no son ajenas a los debates políticos del ámbito cultural en 
Ecuador. En un campo cultural en formación, las autoras experimenta-
ron con los recursos literarios que estaban a su alcance. De esta manera, 
las novelas permean debates públicos y categorías que circulan en la épo-
ca. Uno de varios ejemplos es el uso de la categoría nación, que evidencia 
los diálogos con el contexto histórico. Así, la nación como categoría in-
telectual de la época permite analizar su experiencia como autoras en el 
campo cultural ecuatoriano.

En este texto, analizo tres novelas del período escritas por mujeres, 
que abordan la nación y la maternidad para articular su discurso literario. 
Se trata de las obras En la paz del campo de Blanca Martínez de Tinajero 
(1940), Juventud inmolada de Bertha Cando de Izurieta (1953) y San-
gre en las manos de Laura Pérez de Oleas (1959). La primera, escritora 
ambateña, presenta en su novela, ambientada en las afueras de Ambato, 
el caso de un triángulo amoroso que pone en evidencia los privilegios se-
xuales de los hombres y la injusta sanción moral hacia las mujeres. Bertha 
Cando de Izurieta, precursora del periodismo en Latacunga, aborda en 
su obra la problemática social de los hijos nacidos fuera del matrimonio, 
a través de la historia de una joven madre soltera y su hijo, quien no 
puede escapar de la delincuencia. Finalmente, la escritora quiteña Laura 
Pérez de Oleas, inspirada en un caso real, reconstruye la historia de una 
cirujana abortista en un medio social que sanciona a las mujeres que no 
cumplen el ideal materno. 

Las tres novelas presentan complejas discusiones sobre la maternidad 
y la nación, dos cuestiones que atraviesan la experiencia intelectual de las 
autoras en el marco de los proyectos de modernización. Por un lado, las 
autoras usan la categoría nación como un medio para autorizar su voz en 
el campo cultural e inscribirse en los debates públicos de la época; pero, 
por otro, también desarrollan un sentido propio sobre la categoría nación, 
como una metáfora de la maternidad, sobre todo una maternidad literaria 
que habilita su disputa de la escritura pública.

Ante las contradicciones del proyecto modernizador, las autoras cons-
truyen un sujeto femenino nacional que se proyecta en la mujer letrada 



Capítulo 4

102

y su experiencia materna. En esta línea propongo rastrear en las obras la 
construcción de una genealogía femenina que conecta con el lugar de las 
mujeres en el relato nacional y de la misma forma, la búsqueda simbólica 
de la madre como una estrategia para disputar la nación desde la experien-
cia de las mujeres letradas.

La voz de las mujeres entre la historia y la literatura

En el presente estudio planteo una reflexión ineludible sobre el uso de las 
novelas como fuentes primarias. Dejando de lado la pretensión de veraci-
dad y aceptando los límites grises generados por el lenguaje en la frontera 
entre historia y literatura (White 2011), las novelas son un lugar enrique-
cedor para rastrear el uso de categorías y determinar su carga simbólica en 
el trabajo intelectual de las autoras.

Considerando el campo cultural, en el sentido de Bourdieu ([1992] 
1995), como un entramado de relaciones sociales e intereses, es posible 
entender la producción de los textos de acuerdo con las condiciones so-
ciales de su momento. Por otra parte, siguiendo la escuela de los nuevos 
historicismos (Montrose 1992), se entiende la autoría como un hecho his-
tóricamente situado. Además, según los estudios de la representación, se 
considera que la literatura puede hablar de su tiempo, no por lo que dice, 
sino por cómo lo dice (Auerbach 2016). En términos del estudio del len-
guaje, Ginzburg (2008) explica que en los intersticios del texto literario se 
pueden rastrear los intereses, los lenguajes y los universos simbólicos que 
contienen el texto.

Buscando las huellas de las mujeres, he considerado la metodología de 
Natalie Zemon Davis (1976, 1995), quien en particular recomienda “des-
cifrar el lenguaje de las ausencias” para estudiar la historia de las mujeres 
(Zemon Davis 1976, 86). Como es conocido, las fuentes tienden a ser es-
casas cuando se trata de la experiencia y la subjetividad de las mujeres, por 
lo cual Zemon Davis propone el uso de fuentes no tradicionales (leyendas, 
mitos, canciones, relatos, literatura) y la exploración de los “contornos y en-
tornos” de estos documentos para reconstruir cognitivamente la mentalidad 



Maternidad y nación: el discurso autoral de escritoras ecuatorianas en la primera mitad del siglo XX

103

de un contexto. De esta forma, no se trata de generar pruebas, sino de ex-
plorar la complejidad del entorno en que dichos materiales se produjeron.

Estudiar novelas escritas por mujeres como fuente primaria me permi-
tió recuperar los discursos intelectuales de autoras ecuatorianas, que no se 
encuentran en otro tipo de fuentes oficiales. Como parte de este ejercicio 
se encontró un amplio corpus literario que representa una fértil tradición 
de escritura de autoras ecuatorianas durante la primera mitad del siglo XX, 
en que se encuentran las tres novelas del presente estudio.

Al igual que el resto de la literatura de este período, la obra de las au-
toras mencionadas incide en la narrativa histórica. La lectura de las tres 
novelas como un conjunto permitió encontrar lenguajes y categorías com-
partidas, presentes también en otras producciones de la misma época. Los 
criterios de análisis están dados por los símbolos, lenguajes y representacio-
nes, relacionados con la maternidad y la nación.

Género y nación

El análisis de la relación entre género y nación es un campo amplio en los 
estudios históricos y de género en Latinoamérica. Autoras como Asunción 
Lavrin (2005), Nira Yuval-Davis (2004), Maxine Molyneux (2003), Mary 
Louise Pratt (1990), María Emma Mannarelli (1999, 2004) han trabajado 
este tema para entender la construcción de ciudadanía de las mujeres y 
su rol en los Estados en los siglos XIX y XX. Al deconstruir por separado 
los conceptos de género y nación, Yuval-Davis (2004) identifica que los 
proyectos nacionales generan roles de género funcionales a sus intereses. 
Debido a la necesidad de regular la población, a partir del siglo XIX en 
Latinoamérica, las mujeres participaron en los proyectos nacionales desde 
los roles del cuidado y la reproducción, los cuales tuvieron importancia en 
el espacio privado y público.

En el siglo XIX se destaca el rol de las mujeres para la cohesión nacional 
a raíz de su misión afectiva y conciliadora entre diferentes grupos, y guar-
diana del orden doméstico (Sommer 2010). Si bien los discursos nacionales 
reprodujeron la figura del ángel del hogar, entrado el siglo XX las demandas 



Capítulo 4

104

de las mujeres por el reconocimiento de su participación pública, pusieron 
en tensión la relación entre sus roles en la esfera pública y la doméstica 
(Goetschel 2014). Aunque la amplia mayoría de los discursos feministas 
de la primera mitad del siglo XX reafirma los deberes de las mujeres en los 
espacios domésticos, también exige derechos políticos y profesionales.

En la lógica de los discursos feministas de la época, estas demandas no 
fueron opuestas. Por ejemplo, nociones como la maternidad cívica fueron 
argumentos usados para reivindicar los derechos políticos de las mujeres 
(Lavrin 2005). Esto puso en tensión la dinámica entre lo público y lo 
privado entendida como una relación opuesta y excluyente, cuando en la 
práctica son fronteras que las mujeres negociaron, por ejemplo, a través de 
los roles de cuidado que se extendieron a la esfera pública (Lavrin 2005).

En el caso de Ecuador, existen varios estudios que analizan la relación 
entre el género y la construcción nacional en el siglo XX, como son los de 
Ana María Goetschel (1999, 2007), Mercedes Prieto (2004), Kim Clark 
(2001) y Gioconda Herrera (2010). Sus trabajos demuestran cómo se arti-
cularon los discursos feministas en los espacios públicos respecto al progreso 
de la nación y el papel de las mujeres como madres y guías morales. A partir 
de estos roles, se fortaleció la imagen de las mujeres como “regeneradoras 
de la nación”, lo que les permitió ganar influencia en la esfera pública. En 
esta línea, las mujeres lideraron redes de trabajo y apoyo en actividades de 
caridad y filantropía cuando los Estados no alcanzaban a cubrir las deman-
das de bienestar social de la población (Clark 2012). Al mismo tiempo, se 
estableció un ideal de la mujer como cuidadora, no solo del hogar sino, 
además, como responsable del bienestar público (Molyneux 2003).

Por ejemplo, a inicios de siglo, en 1909 se llevó a cabo el Primer Con-
greso Católico de Señoras, una de las primeras expresiones de la organiza-
ción de mujeres en el ámbito público. Según lo explica Gioconda Herrera 
(2010, 246) ese congreso fue una manifestación del “activismo católico de 
las mujeres que disputaba los sentidos de la familia como institución social 
y su lugar en la vida pública”.1 Más adelante, durante los años veinte se 

1  Herrera (2010) explica que las organizaciones de mujeres, de carácter religioso, existían 
desde siglos anteriores, como una herencia de la asociatividad de la Colonia alrededor de 
símbolos religiosos. Existen registros de organizaciones religiosas de mujeres, artesanos, 



Maternidad y nación: el discurso autoral de escritoras ecuatorianas en la primera mitad del siglo XX

105

formaron organizaciones como Aurora o Rosa Luxemburgo y la Alianza 
Femenina Ecuatoriana (AFE) en 1939. Algunas de las impulsoras de esta 
última fueron también miembros de los partidos comunista y socialista, 
como Nela Martínez, Zoila Ugarte de Landívar —también fundadora de 
la revista La Mujer (1905)—, Aurora Estrada y Ayala y María Angélica 
Idrovo.2 Sin embargo, mientras dichas organizaciones evidencian la insti-
tucionalización de los discursos feministas en la esfera pública, al mismo 
tiempo, en la sociedad se mantenían paradigmas tradicionales sobre los 
roles de género. Las escritoras analizadas provienen de estos procesos y se 
formaron bajo estos paradigmas.

La extensión de los roles de cuidado, del espacio privado al público, 
habilita la voz pública de las autoras. De esta manera, las autoras plantean 
un discurso de denuncia y resistencia en el que se registra la experiencia 
de la nación atravesada por el género. Considerando la centralidad de la 
maternidad para la construcción de ciudadanía y el lugar que ocupa en el 
discurso literario de las mujeres, es necesario volver sobre el sentido eti-
mológico de nación, que significa nacimiento, relacionado al acto de parir. 
Así, la nación no puede, ni debe, entenderse como un concepto propio del 
orden masculino y exclusivo del espacio público.

Zoila Rendón de Mosquera define la nación en estos términos: “Decir 
Patria, equivale a decir madre, es nombrar a aquella mujer augusta, abnega-
da y sublime que nos llevó en su seno y la que cuando venimos al mundo 
es la primera que enjuga nuestras lágrimas y pone en los labios el alimento 

jóvenes que tenían incidencia pública desde el siglo XIX. Sin embargo, a finales del XIX e 
inicios del XX, en la coyuntura de las disputas entre los discursos liberales y conservadores 
y los procesos de secularización del Estado, las organizaciones religiosas de mujeres se con-
virtieron en un espacio de enunciación política para ellas.
2  También se destaca el trabajo de la líder indígena Dolores Cacuango que fundó la Federa-
ción Ecuatoriana de Indios (FEI) en 1944 y junto a la educadora Luisa Gómez de la Torre 
impulsaron la educación bilingüe (quichua-español) a partir de 1946. De igual manera, el 
trabajo de la líder indígena Tránsito Amaguaña en la lucha por el reconocimiento de dere-
chos para la población indígena en el mismo período. Si bien su liderazgo como mujeres es 
representativo para el estudio feminista, su lugar de enunciación fue la lucha indígena, por 
lo que el estudio histórico sobre el legado político de estas mujeres debe considerar pregun-
tas a partir de la interseccionalidad. Sobre este tema, Mercedes Prieto (2015) desarrolla la 
participación política de las mujeres quichuas del Ecuador.



Capítulo 4

106

que nos da la vida” (1993, 181; cursivas añadidas). Siguiendo a la RAE, 
se entiende patria como una categoría equivalente a nación; sin embargo, 
en este fragmento es llamativa la contradicción de Rendón. Siendo pa-
tria etimológicamente “el país del padre”, definirla como madre evidencia 
los sentidos que las autoras disputan sobre el proyecto nacional. Según 
Gioconda Herrera (2010, 260): “Junto con este principio de autoridad, y a 
pesar de su origen etimológico, las palabras ‘patria’ y ‘patriotismo’ también 
se encuentran imbricadas en una figura femenina y parecen estar conecta-
das íntimamente con una identidad colectiva sagrada: la nación”. Es decir, 
las mujeres proponen un discurso sobre la nación que desplaza al padre y 
subraya su experiencia de género vinculada a la maternidad.

Escritura y nación

A partir del trabajo de Benedict Anderson ([1991] 2000) se ha discutido el 
rol de la literatura en los proyectos nacionales, como un factor para crear 
cohesión, identidad y sentido de pertenencia a la comunidad imaginada. 
También se ha planteado la representación y resolución simbólica de los 
conflictos territoriales y de raza en la literatura fundante de las historias 
patrias en Latinoamérica (Sommer 1993). Así mismo, en esta discusión se 
ha analizado el rol de las élites en un proceso que no solo es pedagógico 
sino uno en que intervienen otras clases para construir sus propios sentidos 
en las narrativas (Bhabha 2010). En este orden, es necesario pensar el lugar 
de la literatura producida por mujeres dentro del proyecto nacional de la 
primera mitad del siglo XX en Ecuador.

Mientras los discursos oficiales reducen la experiencia de la ciudadanía 
de las mujeres a las funciones reproductivas de su cuerpo, las autoras es-
tudiadas proponen la maternidad como un lugar de enunciación política. 
De esta manera, siguiendo la etimología de la palabra generan (dan a luz), 
la figura de la mujer letrada lleva la maternidad al campo de la creación 
intelectual, la crítica y la resistencia.

En la primera mitad del siglo XX, la novela gana fuerza en el campo 
literario ecuatoriano frente a otros registros como la poesía o el cuento, y se 



Maternidad y nación: el discurso autoral de escritoras ecuatorianas en la primera mitad del siglo XX

107

convierte en el dispositivo literario preferido por los escritores de la época 
debido a lo que se entendía como una capacidad para abarcar, en su totali-
dad, el carácter de una cultura. En palabras de Isaac Barrera (1960, 54): “La 
obra más seria y trascendental en la literatura moderna de todos los países, 
es la novela, y a ella tendrán que referirse las próximas generaciones, hasta 
tanto no encuentren un mejor agente de difusión de ideas, por medio del 
conocimiento cultural”. Con base en esta noción, los autores de la época 
construyeron representaciones críticas de su contexto, lo cual fue la semilla 
del realismo social como discurso de carácter político.

Cabe señalar que otras escuelas de pensamiento definen la novela en otros 
términos. Considerada como un registro literario propio de la intimidad y 
relacionada con la reflexión introspectiva, la novela se disputa en sus oríge-
nes la posibilidad de generar un diálogo interno donde el sujeto desarrolla 
consciencia de sí mismo. En esta línea, la novela permite la representación 
más pura de la conciencia individual y la subjetividad (Watt 2000). Sin em-
bargo, desde mediados del siglo XVIII, la idea de un discurso introspectivo 
en la novela fue asociada a otras nociones como el sentimentalismo, la vida 
privada y doméstica, que luego se vincularon a los ámbitos de lo femenino 
y perdieron valor en el discurso hegemónico masculino (Armstrong 1991).

A partir de 1925, en la historia de la literatura del Ecuador (Proaño 
Arandi 2007) se sitúa un momento de quiebre con el surgimiento de la 
novela social. Según críticos como Rojas ([1948] 1970), la novela social 
tiene una alta carga ideológica, y deja de lado el desarrollo de la consciencia 
individual, que es remplazada por las causas colectivas de raza y clase. En 
este escenario, la producción de novelas escritas por mujeres parece quedar 
al margen, asociada inevitablemente al sentimentalismo y la vida privada.

No obstante, aunque sus temas no fueron considerados relevantes en 
las agendas políticas y culturales del momento, las autoras ecuatorianas 
de la primera mitad del siglo XX encontraron en la novela un espacio 
favorable para la reflexión de problemáticas propias del género femenino, 
consideradas entonces como cuestiones domésticas, costumbristas o senti-
mentales, aunque también esbozaban crítica y denuncia.

De esta manera, junto con la ampliación de la educación y profesiona-
lización de las mujeres, que permitió la creación de círculos intelectuales 



Capítulo 4

108

femeninos, la escritura de novelas fue también una forma de recuperar 
una tradición narrativa que permitía a esta generación de autoras las he-
rramientas y el espacio para la reflexión intelectual en la esfera pública. Sin 
embargo, aunque en este período las mujeres empezaron a publicar nove-
las, la idea de que estuvieron ausentes de los espacios literarios es un lugar 
común en los estudios de la literatura y la historia de Ecuador.

Por ejemplo, el crítico Alejandro Carrión (1957, 65) sostiene esta opi-
nión en su análisis sobre la novela ecuatoriana:

Aún cuando el liberalismo incorporó a la mujer, sin discriminación alguna, 
a la vida cívica y cultural, abriéndole las puertas de la ciudadanía política, 
de las escuelas, colegios y universidades, de las profesiones liberales, en 
plenitud de derechos, la verdad es que no hemos recogido ninguna granada 
cosecha de escritoras. Menos aún de novelistas.

Es interesante que en su revisión dedique un acápite titulado “Novelas de 
Mujeres” y sin embargo su desarrollo se base en la afirmación citada. Si 
bien Carrión recupera algunos nombres como los de Matilde Cabeza de 
Vaca de Ortega, Blanca Martínez de Tinajero y Eugenia Viteri, está mucho 
más interesado en explicar por qué los trabajos de Marietta de Veintimilla 
o Eugenia Tinajero de Allen no son novelas.

Michel Handelsman (1978, 5) explica la aparente escasez de mujeres 
novelistas debido a “los tradicionales prejuicios sociales, la falta de educa-
ción, la falta de casas editoriales, el alto costo del papel e insuficiente tiem-
po”. Ciertamente, las condiciones materiales que Handelsman expone son 
rasgos innegables de la escena cultural ecuatoriana de la primera mitad del 
siglo XX, pero aquella parece una explicación que simplifica una proble-
mática de género mucho más compleja. En este punto no se puede evaluar 
la producción literaria de mujeres en términos cuantitativos, y tampoco en 
términos comparativos, es decir leer a las autoras como el anverso del dis-
curso hegemónico masculino, lo cual solo reproduce la idea de lo femenino 
como un acotado apéndice de otro discurso. La producción novelística de 
mujeres requiere su propia lectura y análisis porque ha tenido un recorrido 
propio, con el desarrollo de sus propios lenguajes y categorías, y es en esta 
particularidad donde reside su riqueza.



Maternidad y nación: el discurso autoral de escritoras ecuatorianas en la primera mitad del siglo XX

109

La imagen que la crítica tradicional construye sobre las novelas produci-
das por autoras en la primera mitad del siglo XX evidencia sesgos desde una 
óptica masculina. Autores como Ángel F. Rojas ([1948] 1970), Alejandro 
Carrión (1957) y Edmundo Ribadeneira (1958), incluso, por momentos, 
Handelsman (1978), afirman que estas novelas son relatos bucólicos, costum-
bristas o guías morales, con un tono implícito de poca relevancia al carecer, 
en apariencia, del carácter político, que fue el requisito de validación literaria 
durante las décadas de 1940 y 1950. En realidad, las autoras mantienen en sus 
obras un discurso crítico que apela directamente al Estado nacional y cons-
truyen un universo simbólico en el que se despliega la experiencia de la mujer 
letrada a través de otros lugares de enunciación, literarios y geográficos, como 
el romanticismo y campos culturales fuera de Quito, ubicados en provincias.

Construir una genealogía nacional

Alejándonos de la idea de “escasez” que rodea la producción narrativa y 
novelística de ecuatorianas en los relatos oficiales, es necesario decir que 
las novelas de este período no son productos aislados o excepcionales, sino 
que son fruto de un legado intelectual femenino exuberante y fecundo. 
Así mismo, contrario a lo que expresa Handelsman (1978, 50), estas obras 
no son “la génesis literaria entre las ecuatorianas”, pues aunque sin duda 
representan un momento de quiebre, son la continuación de un ejercicio 
narrativo que puede rastrearse desde el siglo XIX o antes.

En la primera mitad del siglo XX, el ingreso de las mujeres como au-
toras al campo literario significó una serie de cuestionamientos a la matriz 
cultural, y si bien no logró acortar las brechas de desigualdad —materiales 
y simbólicas—, generó estrategias e imágenes que debaten el orden simbó-
lico masculino. De esta forma es posible construir una genealogía del pen-
samiento femenino que se conecta con personajes, tradiciones y símbolos 
de la historia ecuatoriana, y de la historia universal.

En este marco, utilizo el concepto de genealogía desarrollado por Mi-
chel Foucault ([1979] 2004), propuesto como una entrada para la inter-
pretación del pasado con base en la exploración de procesos históricos que 



Capítulo 4

110

producen conocimientos y los actores que participan. Por ello, no con-
sidero un origen único o esencial de la tradición literaria de mujeres en 
Ecuador, sino la reconstrucción de su procedencia a través de los conflictos, 
contradicciones y luchas que han atravesado el ejercicio de escritura de 
las mujeres. De igual modo, el propósito es situar históricamente la emer-
gencia de dicha tradición considerando las relaciones de poder específicas 
que la atraviesan. En palabras de Natalie Zemon Davis (1995, 34), “tejer 
el hilo para mostrar los posibles nexos, poniendo como intérprete nuestra 
subjetividad, es hacer genealogía femenina”.

En un escenario donde la experiencia masculina es asumida como el 
paradigma universal de la cultura, la crítica ha interpretado erróneamente 
los trabajos de las mujeres como intentos de imitar a los hombres, o bien 
en los casos donde se reconoce cierto valor, son presentados como excep-
ciones que confirman la regla. Con ello, de una u otra forma, parece que 
el trabajo literario de las mujeres es una manifestación aislada en la cultura 
hegemónica, un apéndice excepcional. En Ecuador esta idea se ha alimen-
tado desde la crítica literaria y la historia por la incapacidad de reconocer y 
valorar el material producido por mujeres en siglos anteriores.

La realidad es que en Ecuador existe una rica tradición de literatura 
producida por mujeres, que tiene sus propias características y da cuenta de 
un amplio universo simbólico de representaciones, formas y resistencias. 
Si partimos desde la segunda mitad del siglo XIX, la participación pública 
de las mujeres en la literatura se puede rastrear en la tradición de salones 
literarios3 y más adelante, hacia final de ese siglo e inicios del XX, en los 
juegos florales donde las mujeres participan activamente.
3  Álvaro Alemán (2023, 378) detalla algunos de los salones literarios conocidos desde el siglo 
XIX: Existían, desde el temprano período republicano, agrupaciones informales de letradas 
femeninas en la forma de salones. Empezando por el salón de Manuela Cañizares, modelado 
sobre los salones españoles y franceses y convertido en espacio de oposición al poder monár-
quico, pasando por el salón de la primera novelista ecuatoriana, Cornelia Martínez, autora 
de Paulina: impresiones y recuerdos (1889) y anfitriona del salón literario ecuatoriano más 
importante del siglo XIX, el de La Liria, hacienda de los Martínez Holguín que frecuentaba 
asiduamente Juan León Mera. A principios del siglo XX encontramos el salón de Carmen 
Rosa Sánchez, compartido con Rosa Blanca Destruge, la primera hija de Modesto Sánchez, 
guayaquileño, gerente de la sucursal del Banco Comercial y Agrícola en Quito a principios de 
siglo y poeta, la segunda hija del administrador del telégrafo en la capital y conocido masón.



Maternidad y nación: el discurso autoral de escritoras ecuatorianas en la primera mitad del siglo XX

111

En la última década del siglo XIX, la circulación de textos narrativos es-
critos por mujeres empieza a ser notoria en revistas literarias ecuatorianas. 
Cornelia Martínez, Flor Dolores, Eugenia Mera de Navarro, Rosario Mera 
de Martínez, Mercedes González de Moscoso y Zoila Ugarte de Landívar 
son algunas de las autoras que publican novelas por entregas, relatos de via-
je o traducciones, que son sus primeros impulsos por abordar la narrativa 
como un medio público de expresión creativa. 

Se conocen las siguientes obras de prosa escritas por mujeres a partir de 
la última década del siglo XIX (todas ellas se encuentran en la Biblioteca 
Ecuatoriana Aurelio Espinosa Pólit [BEAEP]):

•	 Cornelia Martínez, “Paulina”, Revista Ecuatoriana, t. 1, n.° 6, 1989; 
•	 Mercedes González de Moscoso, “Los zapatos de boda”, La Mujer, 

n.° 1, 1905;
•	 Mercedes González de Moscoso, “Doble sacrificio”, La Mujer, nos. 3 

y 4, 1905;
•	 María Natalia Vaca, “¡Pobre María!”, La Mujer, nos. 1, 2, 3, 1905; 
•	 María Natalia Vaca, “Viaje en diligencia”, La Mujer, n.° 4, 1905; 
•	 María Natalia Vaca, “Cuento de Navidad”, La Mujer, n.° 5, 1905; 
•	 Josefina Veintimilla, “Rita. La loca”, La Mujer, n.° 4, 1905; 
•	 Antonia Mosquera A., “Sor Lorenza”, La Mujer, n.° 6, 1905; 
•	 Cornelia [seudónimo], “El naranjo”, revista Alas, n.° 2, 1936; 
•	 Mary Corylé (1952) Gleba. Cuenca: Editorial Amazonas; 
•	 Eugenia Viteri (1955) El Anillo. Quito: CCE; 
•	 Eugenia Tinajero Martínez. 1954. Leyendas indígenas. Ambato: Talleres 

de la imprenta de educación; 
•	 Aurora Estrada y Ayala, El puente, 1936, novela inédita; 
•	 Laura Pérez de Oleas Zambrano, El rostro del silencio, 1973, novela inédita. 

Esta producción de narrativa puede ampliarse si se consideran otros géne-
ros como reseñas biográficas, autobiografías, recopilaciones de leyendas y 
tradiciones, diarios y diarios de viaje. 

Cabe mencionar que otras novelas recuperadas del siglo XIX fueron 
también publicadas por entregas, como era habitual en la época para llegar 



Capítulo 4

112

a un público lector que iba en crecimiento. César Carrión (2020, 14) ano-
ta que “la novela misma era en esos años un género y concepto literario que 
apenas se encontraba en gestación en toda Latinoamérica”, y ante la falta 
de un marco claro para definir la novela —no solo la producida por mu-
jeres— dice que en este período se debe considerar “ineludiblemente una 
narrativa de ficción igual de dubitativa, precaria, incluso experimental”. 
En todo caso, para situar la producción de estas autoras de finales del siglo 
XIX, es necesario considerarlas como parte de un campo literario y corpus 
narrativo más amplio que se encontraba en formación.

Más adelante, con el cambio de siglo y las transformaciones sociales, 
económicas y políticas, las llamadas revistas femeninas fueron un espa-
cio editorial abierto para la creación literaria de las mujeres; un lugar, en 
principio, más amplio, dado que era un espacio “propio” que nacía de 
la iniciativa de las mismas autoras. Estas revistas especializadas para un 
público femenino son un paradigma para el estudio del discurso ecua-
toriano. Según Ana María Goetschel (2007, 261), “grupos de escritoras, 
dentro de los cuales ocuparon un lugar destacado las maestras, [inician] la 
publicación de revistas en las que defendieron principios de equidad y de 
mejoramiento de la condición de la mujer. Estas revistas constituyeron un 
medio de relación solidaria y de unidad entre mujeres”. Así, ellas buscaban 
“abrir espacios de comunicación que hiciesen posible tanto el trabajo de 
la imaginación como la búsqueda de la equidad. Estas revistas literarias 
estuvieron orientadas a desarrollar el gusto por la literatura, pero también 
a una forma de pensar y un nuevo sentido ético” (262; cursivas añadidas).

La producción de las autoras representa el desarrollo de un lenguaje 
propio y un universo de experiencias y sentimientos que surgen a través 
del lenguaje. A partir de una estética romántica y modernista, se construye 
colectivamente una noción sobre la sensibilidad, la emotividad, la concien-
cia femenina y sus afectos. Desde allí se puede rastrear una genealogía in-
telectual de mujeres que se conectan, dialogan y generan espacios públicos 
de discusión, una rica dinámica que puede ser entendida, en palabras de 
Goetschel (2007, 261), como una “comunidad de afectos”.

Al mismo tiempo, frente a un discurso hegemónico que reproduce la 
ausencia de una tradición intelectual femenina, las mujeres re-construyen 



Maternidad y nación: el discurso autoral de escritoras ecuatorianas en la primera mitad del siglo XX

113

sus propias referencias y genealogías como una estrategia para situarse a sí 
mismas y esbozar una matriz en la cual ubicarse. Considero que gran parte 
de la escritura femenina de este período, ya sea en las revistas o a través 
de otros formatos como las novelas, se relaciona de alguna forma con la 
reconstrucción de una historia de mujeres, que llena esos vacíos que la 
historia nacional da por sentados. Esta labor sin duda se vincula también 
con la idea de una cultura femenina, en el sentido de reconocer los aportes 
y el legado de las mujeres. Varias autoras de este período se dedicaron con 
más especificidad a este tema y lograron significativas reflexiones sobre su 
lugar en la historia y la cultura nacional. Quiero señalar el trabajo de dos 
autoras, Zoila Ugarte de Landívar y Morayma Ofir Carvajal. La primera, 
periodista y feminista, publicó en el primer número de la revista Alas un 
artículo titulado “La mujer quiteña”, donde revisa la figura de varias muje-
res, desde antes de la época colonial hasta su contemporaneidad. Sobre su 
cometido, Ugarte de Landívar afirma:

Querer plasmar en este “estudio” la evolución de la mujer ecuatoriana du-
rante los cuatro siglos que han transcurrido, es tarea por demás ardua y 
compleja, para quien no tiene sino acopio de buena voluntad y grandes 
deseos por el mejoramiento de su sexo y de mucha gloria para las mujeres 
que se han distinguido en su patria, ya como intelectuales, ya también 
como patricias, demostrando que el alma de Castilla, unida a la Aborigen, 
dieron el mejor testimonio de grandeza espiritual.4

A su vez, Morayma Ofir Carvajal, maestra y feminista, publicó en 1949 un 
libro en el que revisa la labor intelectual de ecuatorianas. La obra, titulada 
Galería del espíritu: Mujeres de mi patria, recoge las biografías y retratos 
de 48 mujeres destacadas en la cultura del país, desde el antiguo régimen 
hasta el momento de la publicación. El sugerente título de esta obra evo-
ca un imaginario sobre la sensibilidad femenina y la historia nacional; en 
palabras de la autora, ella se propone “salvar los nombres y la obra de las 
más destacadas Mujeres ecuatorianas, de la condenación inexorable de la 
sombra y del tiempo” (291).

4  BEAEP, Zoila Ugarte de Landívar, “La mujer quiteña”, Alas 1, diciembre de 1934. 



Capítulo 4

114

A pesar de los quince años de diferencia entre una publicación y otra, la 
idea de un espíritu femenino asociado al trabajo cultural e intelectual de la 
mujer es algo que resuena. Las dos autoras plantean en sus escritos el deseo 
de ampliar y continuar este trabajo, de publicar otros tomos; sin embargo, 
no lo consiguen. Morayma Ofir fallece un año después de haber publicado 
su libro. En todo caso, este tipo de obras son un esfuerzo por crear una 
historia intelectual de mujeres y rescatar su legado cultural. De manera 
particular, la elaboración de este tipo de “inventarios” sobre personajes 
femeninos es parte de una tradición que Mary Louise Pratt (2000) define 
como ensayo de género, muy utilizado durante el siglo XIX y principios 
del XX por escritoras latinoamericanas para contrarrestar el “monólogo 
masculino” de la historia. Según Pratt (2000, 78), “las enumeraciones his-
tóricas también hacen hincapié en la realidad de las mujeres como sujetos 
de la historia, algo que la historiografía oficial suele escamotearles”.

El rol de la escritura en este proceso es central, de acuerdo con Tho-
mas Ward (2004); la recopilación (registrar en la escritura el conocimien-
to oral) de mitos y leyendas es una actividad literaria que las mujeres 
desarrollaron en el siglo XIX y primera mitad del XX en Latinoamérica 
y debe ser leída como parte del relato histórico. En este sentido, Ward 
(2004) y Sommer (1993) explican que ante los vacíos del relato histórico 
en las jóvenes repúblicas latinoamericanas del siglo XIX, las leyendas y 
mitos se usaron para alimentar la memoria nacional. Considerando que 
la oralidad fue un recurso de las mujeres, como portadoras de tradiciones 
y costumbres, su trabajo literario respecto a leyendas y mitos sobre la 
nación es relevante para pensar el acervo cultural de la memoria histórica 
(Ward 2004). Por otro lado, dicho trabajo sobre la memoria apela a un 
legado generacional entre mujeres. Por ejemplo, Laura Pérez de Oleas 
(1962) publicó Leyendas ecuatorianas —su única obra que le mereció 
reconocimientos— un año después de publicar su novela Sangre en las 
manos, de 1959; en el prólogo del libro, Pérez explica que recuperó las 
leyendas de los relatos de su nana, lo que confirma la transmisión oral de 
la historia entre ellas.

Se aprecia que las autoras de este período tienen una preocupación por 
el pasado, por la historia nacional y por el lugar que las mujeres ocupan en 



Maternidad y nación: el discurso autoral de escritoras ecuatorianas en la primera mitad del siglo XX

115

dicho relato. Adicionalmente, es una manera de preguntarse por su propio 
lugar en el campo cultural y el relato nacional.

Con el desarrollo de este discurso las escritoras se posicionan frente a 
un campo cultural —que saben es masculino— y que les interesa explorar. 
La idea del campo cultural hegemónico como un lugar cerrado al que 
ellas, como mujeres, no tienen acceso se evidencia en algunos textos. El 
editorial del primer número de la revista Alas se titula “¿Se puede, com-
pañeros?”, una pregunta provocativa y directa, que resalta la intención de 
las autoras de la publicación: Zoila Ugarte de Landívar, Victoria Vásconez 
Cuvi, María Angélica Idrobo y Rosaura Emelia Galarza H. Ellas abren la 
publicación con estas líneas:

¿Se puede, compañeros?
Venimos a vosotros, pedimos sitio entre vosotros.5 

Por otro lado, un poema escrito por Mary Corylé (María Cordero y León), 
titulado “Elegía a la Maestra” y dedicado a María Angélica Idrobo y Zoila 
Ugarte dice sobre la maestra:

Tú que has vertido el raudal de la sabiduría
En la redoma pequeña y hermosa de las mentes juveniles.
Tú, maestra que bien puedes exigir en nuestro Ecuador,
el Patriarcado de las Letras 
Bendita seas 
(Archivo familia Idrobo, citado en Goetschel 2007, 275; cursivas añadidas)

La idea de un “patriarcado de las letras” como un espacio cerrado al que 
las mujeres ingresan, cortésmente, pero con decisión, da cuenta de un 
proceso en el que ellas exigen explícitamente un lugar en el campo litera-
rio. La riqueza de este momento es el lenguaje que desarrollan, el universo 
de experiencias que representan, que da cuenta de un ámbito simbólico 
compartido, de una serie de experiencias propias que definen el ejercicio 

5  BEAEP, Zoila Ugarte de Landívar, Victoria Vásconez Cuvi, María Angélica Idrovo y Ro-
saura Emelia Galarza H., “¿Se puede, compañeros?”, Alas 1, diciembre de 1934, 1. 



Capítulo 4

116

literario de las mujeres de esta época. Al mismo tiempo, este lenguaje tam-
bién forma parte de la cultura y genealogía femeninas, que considera la 
razón espiritual como una categoría propia del pensamiento ecuatoriano 
de este período.

En lo que respecta al estudio de las tres novelas elegidas para esta inves-
tigación, propongo que existen algunos temas que evidencian la intención 
de las autoras por reconstruir una genealogía de la tradición literaria de 
mujeres en Ecuador. Es decir, siguiendo a Foucault ([1979] 2004), planteo 
que las autoras rastrean símbolos y figuras que representan la producción 
de conocimiento y conectan con sus luchas.

En este sentido, las escritoras de este período buscan conectarse con el 
pasado a través de figuras simbólicas que evocan en sus textos de manera li-
teral o figurativa. Por ejemplo, Blanca Martínez de Tinajero (1940, 24) en 
su novela En la paz del campo evoca a Juan Montalvo y a Juan León Mera 
cuando describe la localidad en la que ambienta su historia: “Ficoa con 
sus frondas y los senderillos por donde deambuló Montalvo […]. Luego 
Atocha, refugio del Cantor de “Cumandá”, presentáronsele con la belleza 
de la distancia”. Como nieta de Juan León Mera, referenciar la obra de su 
abuelo es tal vez una manera de posicionarse a sí misma y a su obra, de cara 
a un público lector hegemónico, y es también una forma de “saludar” a los 
intelectuales de su tierra. Sin embargo, tanto en su familia, materna, como 
en la paterna, la presencia de mujeres que se dedicaron a las artes es amplia 
y diversa. Se trata de personas dedicadas a la escritura, música y pintura 
desde el siglo XIX, que mantuvieron en su familia un legado intelectual 
que perduró hasta finales del siglo XX a través de cuatro generaciones.

Blanca Martínez de Tinajero (1940) recupera el rico legado femenino 
construyendo para Beatriz, su protagonista, una estirpe igualmente signi-
ficativa. Beatriz recibe como prenda una joya heredada de Manuela Sáenz, 
personaje histórico de la independencia nacional que es particularmente 
complejo. La figura de Sáenz, rodeada todavía por un halo de despresti-
gio moral y político, resulta una curiosa antepasada para Beatriz —quien 
encarna la bondad y la pureza—, pero se puede presumir la intención de 
recuperar la imagen de Sáenz a través de la narración. Su conexión se da 
mediante cartas inéditas de Manuela Sáenz que guarda su familia y un 



Maternidad y nación: el discurso autoral de escritoras ecuatorianas en la primera mitad del siglo XX

117

collar de perlas, legado particularmente femenino. La madre de Beatriz le 
explica el origen del collar y otras joyas en estos términos: “Pertenecieron 
a tu abuela paterna. Las había comprado a un canónigo, quien dizque 
aseguraba que pertenecieron a doña Manuela Sáenz. En uno de los apuros 
de dinero del Libertador, las empeñó. Luego se fue al Perú, y no volvió a 
acordarse del aderezo” (247).

De esta manera la autora también conecta a Beatriz con una estirpe de 
mujeres relevantes para la historia nacional. Por otro lado, a través de la 
ficción, construye para Manuela Sáenz un simbólico legado por medio de 
sus joyas. Al ligar a Beatriz con la épica nacional, Blanca Martínez sitúa 
estratégicamente su narración y el lugar de la mujer en la historia nacional. 
Otro ejemplo relevante es el personaje de la madre de Beatriz, llamada Ro-
saura. Desde una lectura actual, Rosaura inevitablemente lleva al lector a la 
protagonista de La Emancipada de Miguel Riofrío ([1863] 1992), la mu-
jer que muere trágicamente después de huir de un matrimonio pactado. 
En este caso, simbólicamente, a través del nombre, Rosaura es recuperada 
como una matriarca fuerte con un desenlace distinto. Viuda, dueña de 
tierras y luchando por el bienestar de sus hijos, la Rosaura de Blanca Mar-
tínez es una mujer que no muere castigada, sino que prevalece y triunfa en 
su “emancipación”. Como parte del intertexto de la obra, en una lectura 
actual es inevitable conectar a los dos personajes, con lo cual Beatriz se po-
siciona en un árbol genealógico simbólico de la narrativa nacional, siendo 
la heredera de un rico legado femenino.

En las otras novelas de la presente investigación también se puede 
rastrear este ejercicio autoral de construir genealogías femeninas. Laura 
Pérez de Oleas y Bertha Cando de Izurieta recuperan cada una, mediante 
sus novelas, la experiencia de otras mujeres de su medio. Pérez se inspira 
en la historia real de la cirujana abortista Carmela Granja y sus clientas 
para construir a su protagonista Estenia German, a quien sitúa en un 
ambiente quiteño reconstruido veinte años después de los hechos que 
ella narra. Cando de Izurieta (1954, 4), por su parte, apoya la denuncia 
de su historia sobre los problemas que afrontan madres e hijos ilegítimos, 
afirmando que conoce al protagonista. Para subrayar su denuncia presenta 
la novela en estos términos: “Esta es una historia real, emotiva, sucedida 



Capítulo 4

118

en el medio en el cual vivimos”. De esta manera las autoras construyen su 
propio imaginario, evocando figuras femeninas y problemáticas inspira-
das en su contexto. La intención de elaborar referentes y recuperar figuras 
de su medio es una manifestación de la cultura femenina letrada que se 
materializa a través de la escritura.

Universo maternal

La lectura de las novelas de este estudio evidencia que las tres autoras 
comparten preocupaciones sobre la maternidad y las problemáticas que 
la rodean en su contexto histórico, como la educación de las mujeres y 
los códigos morales. Si bien los recursos de estilo y forma son diferentes, 
al igual que las entradas y escenarios para abordar cada historia, existe un 
gran símbolo que coincide, al cual denomino universo maternal. Sin em-
bargo, se trata de una maternidad atravesada por conflictos. Considerando 
la importancia de este tema en las obras, propongo una lectura donde la 
maternidad es una metáfora de la autoría, en un contexto en que la litera-
tura producida por mujeres también resulta conflictiva.

Por ejemplo, la escritora y feminista Zoila Rendón de Mosquera (1933, 
159) dice sobre las mujeres que se dedican a la literatura: “Las que se dedi-
can a esta materia, necesitan tener verdadera vocación, y sentir dentro de sí 
algo divino que les impele a arrostrar ese cúmulo de tempestades que caerán 
encima de ellas, al recorrer el camino del calvario, a cuya cima no entrarán 
sin su crucifixión”. La figura del “calvario” utilizada por Rendón es la misma 
usada por Cando y Pérez para referirse a la maternidad. En esta forma, se 
plantea un paralelismo entre la maternidad y la escritura, como dos espacios 
cargados de conflictos para las mujeres. De otro lado, la madre y la escritora 
comparten también la capacidad de generar —dar a luz— sujetos y discur-
sos en el marco de la modernización del Estado. No solo se trata de los hijos 
(ciudadanos), sino también de generar la figura de la mujer letrada.

En las tres obras, las autoras desarrollan símbolos y figuras sobre la 
maternidad. Por ejemplo, encontramos escenarios donde la ausencia de 
figuras patriarcales o varones jefes de familia es la condición natural del 



Maternidad y nación: el discurso autoral de escritoras ecuatorianas en la primera mitad del siglo XX

119

hogar. En este contexto, las viudas, solteras o madres solteras toman el 
centro de la acción. La trama de las novelas avanza bajo la condición de la 
existencia de mujeres que, por distintas circunstancias, están solas y deben 
decidir sobre su vida y su familia. Esto posibilita el desarrollo de personajes 
femeninos fuertes, autónomos y que generan una red de protección. No 
obstante, algunos de estos personajes representan también la monstruosi-
dad en un sistema social que castiga la autonomía de las mujeres.

En su novela En la paz del campo, Blanca Martínez de Tinajero (1940) 
desarrolla en Rosaura, la madre de su protagonista, el personaje de una mu-
jer enérgica. Después de enviudar, con tres hijos a su cargo, Rosaura asume 
el liderazgo de su familia. Su esmero maternal se aprecia en el cuidado de 
Beatriz, su última hija. Para cuidar la salud de la niña, quien enferma recién 
nacida, Rosaura deja Quito y se traslada con toda su familia al campo, en 
Ambato, una decisión difícil que la enfrenta a sus peores temores: “Aterrada, 
ante la idea de perderla, su madre resolvió radicarse en Ambato, de clima 
agradable y sano. Era capaz de cualquier sacrificio por su hijita: que apenas 
pesaba veinticinco libras; pálida, ojeruda; sin ganas de jugar” (68).

En la trama, Rosaura salva la vida de su hija en repetidas ocasiones. En 
los primeros años de su vida la lleva al campo para revitalizarla, pero este es 
solo el inicio de un pacto de Rosaura con la naturaleza para proteger a su 
hija Beatriz de los peligros de una sociedad enferma, viciada.

[…] de las frondas, prados y hasta de la lejanía parecía desprenderse hálito 
vital ..…. ¿Fortalecería a Beatriz? ¿La libraría de la muerte? ..... 
Esta idea aumentó la fe de la señora. Y entre ella prometió a ese campo, 
como si fuese a una persona, amarlo y vivir allí siempre. 
Como si en verdad hubiese escuchado su promesa, presentósele bello, atra-
yente, mientras su hija se manchaba la cara y los brazos con el zumo de las 
flores. […] 
La vida había estado esperándola en esa quinta. Insensiblemente fue adue-
ñándose de la frágil niñita. Aumentó en peso; su carne lívida y floja se 
tornó rosada y compacta.
[…] 
La gratitud hacia esa tierra aumentó en doña Rosaura. ¡Bien le ayudó a con-
servar a su hija! Viviría allí por siempre… (Martínez de Tinajero 1940, 71).



Capítulo 4

120

La naturaleza ayuda a Rosaura a salvar a su hija Beatriz, primero de su 
enfermedad cuando es niña, y más tarde la salva simbólicamente, de un 
mal matrimonio. Mientras sus dos hijos mayores se encargan del negocio 
agrícola fuera de casa, Rosaura administra su patrimonio y familia desde 
el hogar. Debido a la ausencia de los hombres, que trabajan largas tem-
poradas en el campo, la casa es presentada como un espacio femenino, de 
libertad (y seguridad) para madre e hija y como centro de la trama.

De igual forma, en esta novela, otro personaje, Lola, igualmente pro-
viene de un hogar formado por tres mujeres solas. Su madre anciana, 
también viuda, pero es enferma y su hermana menor está comprometida. 
Como hija mayor, Lola asume el cuidado de su madre y hermana. Su ho-
gar es representado como un espacio de libertad femenina (igual que el de 
Beatriz, ambos son espacios dedicados a la música, la pintura, la lectura 
y la costura). Aunque Lola tiene interés en casarse, su deseo mayor es ser 
madre. La presencia de otros personajes femeninos que orbitan la trama 
—como Panchita, descrita como una “vieja beata”—, es la de mujeres 
solas que transitan de ciudad a ciudad con cierta autonomía. Los herma-
nos de Beatriz, el cura del pueblo, y especialmente Juan, el pretendiente 
de Lola, y Beatriz son desarrollados por la autora con igual complejidad. 
De hecho, Juan puede ser el protagonista de la novela; sin embargo, son 
personajes que no logran sus objetivos bajo las condiciones de un universo 
simbólico donde las mujeres tienen la autonomía para decidir por sí mis-
mas y se protegen unas a otras.

Juventud inmolada, de Bertha Cando de Izurieta (1954), nos presenta 
una trama distinta, aunque también atravesada por la maternidad. En la 
primera parte de la novela, la autora nos sitúa en Saquisilí, un pequeño 
pueblo, donde Elena es una niña que destaca en sus estudios escolares. Su 
madre, María, una joven viuda, decide seguir las recomendaciones de la 
maestra de la escuela y se traslada con su hija a Quito para que ella pue-
da estudiar en el normal. Hasta este punto la influencia de la maestra es 
destacable en la vida de las dos mujeres, María “quería que su hija fuese el 
reflejo de la profesora del lugar” (26). En el momento del viaje, la madre 
decide abandonar la seguridad para enfrentarse sola a lo desconocido: 
“con un esfuerzo sobrehumano se resignó a seguir adelante, como quien 



Maternidad y nación: el discurso autoral de escritoras ecuatorianas en la primera mitad del siglo XX

121

va a prepararse para librar una dura lucha de vida o muerte; es así como 
olvidando sus temores siguió adelante en sus ideales” (28). Igual que en la 
obra En la paz del campo, abandonar el entorno conocido por la promesa 
de bienestar de la hija, se repite.

Siguiendo la trama, se conoce el sacrificio de la madre viuda en la ca-
pital, quien debe trabajar como lavandera para sostener los estudios de su 
hija. Elena, a pesar de su buen desempeño escolar, ve truncada su carrera al 
quedar embarazada de un joven que la abandona. Este hecho desencadena 
la muerte de Elena. Al quedarse sola, se siente “vencida y culpable. ¡¡¡Cul-
pable también de su hijo, que desde ya, ni siquiera venía con ese aporte 
moral de tener un nombre!!!” (Cando de Izurieta 1954, 66). En adelante la 
historia narra las desventuras de Carlos, el niño huérfano, que al no tener el 
amor de una madre y ser constantemente rechazado por su padre, termina 
como ladrón y mendigo en las calles de Quito. A través de sus infortunios, 
Carlos permanece desde su niñez en constante búsqueda de su madre. Él 
no sabe el nombre de ella, si está viva o muerta, o dónde buscarla. Desde su 
niñez hasta su juventud, al final, cuando termina abandonándose a la vida 
de las calles, se pregunta por su madre sin obtener respuesta.

En este escenario, parece que el acto más cruel de su padre no es solo el 
abandono, sino también el negarse hasta el final a darle alguna referencia o 
consuelo sobre su madre. Al reencontrarse con su padre después de muchos 
años, Carlos lo enfrenta: “¡Usted si no es mi padre, le exijo me diga dónde 
está mi mamá! ¡Le exijo me diga dónde está! ¡Su nombre, siquiera, su nom-
bre! ¡Por favor, dónde está! ¡Quiero ir a ella!... ¡Dios mío, dónde estará mi 
madre!” (Cando de Izurieta 1954, 132). Aunque la historia aborda el reco-
nocimiento del padre (la legitimidad), su apellido, su manutención, su pro-
tección, el motivo real del personaje de Carlos es la búsqueda de su madre.

En esta estructura, Carlos, en tanto hijo ilegítimo, delincuente, un 
ciudadano atrofiado, un sujeto degenerado, representa una figura fe-
menina simbólica —dado que no alcanza a ser un hombre/ciudadano 
completo— que busca a su madre permanentemente y no la encuentra. 
Es el reflejo de una sociedad que borra e inmola a las mujeres y su legado. 
En este caso, la búsqueda de la madre representa escudriñar esa genealo-
gía de mujeres que nos antecedieron.



Capítulo 4

122

Esta obra nos presenta un universo simbólico maternal conflictivo. 
Ante la ausencia de una figura paterna, María puede decidir sobre la edu-
cación de su hija y migrar, pero el embarazo de Elena y el hecho de ser 
madre soltera frustran sus estudios, y así se desencadena la muerte de las 
mujeres. La situación de ambas, de clase trabajadora, migrantes del campo, 
en busca de educación, se representa en un escenario donde la autonomía 
de las mujeres es problemática. La madre viuda y la madre soltera son dos 
caras de una misma moneda, de modo que las mujeres y su descendencia 
se inmolan en una sociedad patriarcal.

Finalmente, Sangre en las manos, de Laura Pérez de Oleas (1959), narra 
también una historia que se desarrolla en un universo simbólico mater-
nal. Aquí, el universo regido por la desobediencia femenina es presentado 
como un oscuro y complejo escenario alrededor de una cirujana abortista. 
Nuevamente, la historia inicia en un núcleo familiar conformado solamen-
te por madre e hija. Estenia German es una joven universitaria en Quito y 
vive con su madre lavandera. Igual que en la novela anterior, los personajes 
son mujeres solas que procuran la educación de una hija. En este caso, 
los talentos de Estenia en cirugía y obstetricia, sumados a su audacia y 
ambición —no solo económica, sino también de reconocimiento profe-
sional—, determinan una fructífera carrera ilícita como cirujana abortista.

La autora narra la historia de Estenia, alternada con las de sus clien-
tas, quienes enfrentan diversos escenarios de maternidad no deseada. Pérez 
problematiza la maternidad construyendo un universo ambiguo donde rei-
na y triunfa una mujer al filo de la atrocidad, que rechaza la maternidad a 
varios niveles, primero a través de sus clientas, pero también del aborto de 
su hijo varón que se realiza a sí misma. Por otro lado, más adelante, Estenia 
tiene que ver morir a su hija de tres años y a su propia madre, ambas de 
manera trágica, de esta forma se presenta la ruptura del linaje materno, as-
cendente y descendente. Sin embargo, Estenia encuentra en una huérfana 
que recoge para criarla como sirvienta, la figura de una hija y aprendiz.

Siempre sintió por ella un afecto maternal. La huérfana se crió a su vera 
como una hijita mayor; pero ahora le daba todo lo que antes dividía con la 
niña que murió. Luz María lucía bonitos vestidos. Estaba ya en la edad de 



Maternidad y nación: el discurso autoral de escritoras ecuatorianas en la primera mitad del siglo XX

123

ayudar a la German y fue en el hogar enfermera-ayudante en las operaciones 
y además la confidente y consejera de su patrona (Pérez de Oleas 1959, 119).

De este modo, Estenia restablece su linaje y sostiene en Luz María una 
transmisora de sus afectos y de su conocimiento.

La historia de Estenia aborda los conflictos de la maternidad no deseada 
en una sociedad que criminaliza a las mujeres, y en la que, a pesar de todo, 
Estenia triunfa. En este caso, el despliegue histriónico del personaje de Este-
nia opaca a los personajes masculinos, que de todas maneras se encuentran 
ausentes, o tienen un carácter apático (o cobarde), por lo que no destacan.

En las tres novelas se aprecia la construcción de escenarios donde las 
mujeres, de una u otra forma, tienen autonomía, y se desarrollan perso-
najes femeninos fuertes y audaces, que incluso triunfan en sus cometidos. 
Por otro lado, las diferentes presentaciones de la maternidad son centrales 
en las historias, y no responden a las representaciones clásicas hegemó-
nicas ligadas a la pasividad o debilidad asociadas a las mujeres; todos los 
personajes que son madres mantienen una lucha por sus objetivos, lo que 
resalta el carácter fuerte y activo de mujeres. Por otro lado, las versiones 
de la maternidad son problemáticas y dolorosas. Las tres obras presentan 
una crítica al orden patriarcal, y proponen simbólicamente un discurso de 
resistencia al crear genealogías femeninas. Las figuras de la madre son cen-
trales en los desenlaces, como también lo son las relaciones entre madres 
e hijas. Las secuencias abordan los sacrificios de las madres por sus hijas, 
los legados que transmiten, las rupturas, la desaparición, hasta la propia 
muerte o la inmolación.

Conclusiones

En la primera mitad del siglo XX, las autoras ecuatorianas incursionan en 
la novela usándola como un recurso para la crítica y la denuncia social, res-
pecto a la problemática que viven las mujeres. Aunque su trabajo literario 
ha permanecido como un producto alterno, incluso marginal, en los de-
bates literarios, el análisis demuestra que contienen una compleja reflexión 



Capítulo 4

124

sobre el género y la nación. En tal medida, estas obras, junto con otras 
de su época, constituyen un testimonio sobre la formación de las mujeres 
como intelectuales y las luchas que motivaron su escritura.

Considerando que el campo literario está conectado a las estructuras 
sociales de su contexto, las obras de este estudio registran los problemas 
que atraviesa la condición del sujeto femenino en la primera mitad del 
siglo XX. De esta forma, se evidencia cómo el cuerpo femenino es un lugar 
de enunciación. La sexualidad, la maternidad, el aborto son temas que las 
autoras discuten específicamente desde la experiencia del cuerpo femeni-
no, en relación con los discursos morales, médicos y políticos de la época. 
Especialmente la maternidad articula la experiencia intelectual de las au-
toras al ser un espacio de enunciación y denuncia sobre las condiciones de 
vida de las mujeres.

En el contexto de los proyectos de modernización nacional, el rol de la 
maternidad se asoció con una función cívica de las mujeres, en tanto se las 
consideró las reproductoras de la nación y las educadoras de los nuevos ciuda-
danos. Sin embargo, las autoras toman la figura de la maternidad y la llevan 
más allá. Siendo un interés cívico, las autoras escriben sobre la maternidad y 
legitiman su voz en la esfera pública, pero también plantean críticas y denun-
cias que evidencian las contradicciones del proyecto de modernización. En 
esta línea es la maternidad igualmente el motivo de creación literaria.

En términos simbólicos, las obras expresan la preocupación por recons-
truir una genealogía femenina que se articule con el relato nacional y, así 
mismo, una preocupación por generar un universo literario donde la ma-
ternidad articula el texto literario. En este sentido, las autoras reconstruyen 
un lugar para las mujeres y su experiencia, tanto en el discurso histórico 
nacional, como en el relato literario.

Paralelamente, la búsqueda de la madre toma forma en el universo ma-
ternal que las autoras construyen en sus obras. De esta forma las relaciones 
entre madres e hijas articulan las tramas y los desenlaces de las novelas, 
siendo el legado de unas a otras un motivo constante de reflexión.

La preocupación por recuperar la genealogía de las mujeres en la his-
toria nacional se evidencia en las novelas y otros documentos de la época. 
Las autoras buscan su lugar en el discurso literario del país, rastreando el 



Maternidad y nación: el discurso autoral de escritoras ecuatorianas en la primera mitad del siglo XX

125

trabajo de sus antepasadas y construyendo simbólicamente en sus obras 
una línea genealógica que prioriza la figura de la madre.

La relectura de estas novelas, a la luz de los debates de su contexto, mues-
tra que la escritura de las autoras estuvo ligada a la construcción simbólica 
de una genealogía femenina para encontrar un lugar propio en el relato 
nacional. Las escritoras retoman, así, las voces de madres, abuelas y figuras 
femeninas que conforman la genealogía intelectual femenina ecuatoriana.

Archivo 

BEAEP	 Biblioteca Ecuatoriana Aurelio Espinosa Pólit

Referencias

Alemán, Álvaro. 2023. “‘El inquieto afán de la vida que se presiente o se 
recuerda’: Quito 1919-1928. Mujeres universitarias, juegos florares y 
cuadros vivientes”. En Irruptoras. Mujeres en la Universidad Central del 
Ecuador (1921-2021), coordinado por Susan Rocha, 377-422. Quito: 
Editorial Universitaria.

Anderson, Benedict. (1991) 2000. Imagined Communities. Reelections on 
the Origin and Spread of Nationalism. Londres: Verso.

Armstrong, Nancy. 1991. Deseo y ficción doméstica. Una historia política de 
la novela. Madrid: Cátedra.

Auerbach, Erich. 2016. Mimesis. La representación de la realidad en la li-
teratura occidental. Ciudad de México: Fondo de Cultura Económica.

Barrera, Isaac. 1960. Historia de la literatura ecuatoriana. Quito: Editorial 
Casa de la Cultura Ecuatoriana.

Bhabha, Homi. 2010. Nación y narración. Entre la ilusión de una identidad 
y las diferencais culturales. Buenos Aires: Siglo XXI.

Bourdieu, Pierre. (1992) 1995. Las reglas del arte. Génesis y estructura del 
campo literario. Barcelona: Libergraf.

Cando de Izurieta, Bertha. 1954. Juventud inmolada. Quito: Minerva.



Capítulo 4

126

Carrión, Alejandro. 1957. “La novela”. En Ensayos. Trece años de cultura na-
cional; Agosto 1944-1957, 49-68. Quito: Casa de la Cultura Ecuatoriana.

Carrión, César Eduardo. 2020. Las máscaras de la patria. La novela ecuato-
riana como relato del surgimiento de la nación (1855-1893). Quito: La 
Caracola / Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador.

Clark, Kim A. 2001. “Género, raza y nación. La protección a la infancia en el 
Ecuador (1910-1945)”. En Antología de estudios de género, compilado por 
Gioconda Herrera Mosquera, 183-210. Quito: FLACSO Ecuador / ILDIS.

— 2012. Gender, State, and Medicine in Highland Ecuador. Modernizing 
Women, Modernizing the State, 1895-1950. Pittsburgh: University of 
Pittsburgh Press.

Foucault, Michel. (1979) 2004. Nietzsche, la genealogía, la historia. 5.ª ed. 
Traducción de José Vázquez Pérez. Valencia: Pre-Textos.

Ginzburg, Carlo. 2008. Mitos, emblemas, indicios. Morfología e historia. 
Barcelona: Gedisa.

Goetschel, Ana María. 1999. Mujeres e imaginarios. Quito en los inicios de 
la modernidad. Quito: Abya-Yala.

— 2007. “Maestras y esferas públicas”. En Educación de las mujeres, maes-
tras y esferas públicas, 243-90. Quito: Abya-Yala.

— 2014. Cartas públicas de mujeres ecuatorianas. Antología. Quito: 
FLACSO Ecuador.

Handelsman, Michael. 1978. Amazonas y artistas. Estudio de la prosa de la 
mujer ecuatoriana. Guayaquil: Casa de la Cultura, Núcleo del Guayas.

Herrera, Gioconda. 2010. “El congreso católico de mujeres de 1909 y la 
regeneración de la nación”. En Celebraciones centenarias y negociaciones 
por la nación ecuatoriana, coordinado por Valeria Coronel y Mercedes 
Prieto, 241-263. Quito: FLACSO Ecuador.

Lavrin, Asunción. 2005. Mujeres, feminismo y cambio social en Argentina, 
Chile y Uruguay. 1890-1940. Santiago de Chile: Dirección de Bibliote-
cas, Archivos y Museos.

Mannarelli, María Emma. 1999. Limpias y modernas. Género, higiene y 
cultura en la Lima del novecientos. Lima: Centro de la Mujer Peruana 
Flora Tristán.



Maternidad y nación: el discurso autoral de escritoras ecuatorianas en la primera mitad del siglo XX

127

Mannarelli, María Emma. 2004. “La escritura, el espacio público y la ex-
periencia femenina”. En Jerarquías en Jaque. Estudios de género en el área 
andina, editado por Norma Fuller, 143-80. Lima: Red para el Desarro-
llo de las Ciencias Sociales en el Perú.

Martínez de Tinajero, Blanca. 1940. En la paz del campo. Quito: Imprenta 
del Ministerio de Educación.

Molyneux, Maxine. 2003. Movimientos de mujeres en América Latina. Es-
tudio teórico comparado. Madrid: Cátedra.

Montrose, James. 1992. “New Historicism”. En Redrawing the Boundaries: 
The Transformation of English and American Literary Studies, editado 
por Stephen Greenblatt y G. Gunn, 392-418. New York: MLA.

Ofir Carvajal, Morayma. 1949. Galería del Espíritu. Mujeres de mi Patria. 
Quito: Fray Jodoco Ricke.

Pérez de Oleas, Laura. 1959. Sangre en las manos. Quito: Casa de la Cul-
tura Ecuatoriana.

— 1962. Historias-leyendas y tradiciones ecuatorianas. Quito: Casa de la 
Cultura Ecuatoriana.

Pratt, Mary Louise. 1990. “Women, Literature and National Brother-
hood”. En Women, Culture and Politics in Latin America. Comp. Se-
minar on Feminism and Culture in Latin America, 48-73. Berkeley: 
University of California Press.

— 2000. “‘No me interrumpas’. Las mujeres y el ensayo latinoamericano”. 
Debate Feminista, 21: 70-88.
https://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.2000.21.260 

Prieto, Mercedes. 2004. Liberalismo y temor. Imaginando los sujetos indíge-
nas en el Ecuador postcolonial 1895 -1950. Quito: FLACSO Ecuador / 
Abya-Yala.

— 2015. Estado y colonialidad. Mujeres y familias quichuas de la Sierra del 
Ecuador, 1925-1975. Quito: FLACSO Ecuador.

Proaño Arandi, Francisco. 2007. “La narrativa en el periodo”. En Historias 
de las literaturas del Ecuador. Literatura de la República 1925-1960, t. 
5, coordinado por Jorge Dávila Vázquez, 121-67. Quito: Universidad 
Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador.



Capítulo 4

128

Rendón de Mosquera, Zoila. 1933. La mujer en el hogar y en la sociedad. 
Quito: Imprenta Nacional.

Ribadeneira, Edmundo, 1958. La moderna novela ecuatoriana. Quito: Edi-
torial Universitaria.

Riofrío, Miguel. (1863) 1992. La emancipada. Quito: Libresa.
Rojas, Ángel F. (1948) 1970. La novela ecuatoriana. Quito: Ariel.
Sommer, Doris. 1993. Ficciones fundacionales. Las novelas nacionales de 

América Latina. Bogotá: Fondo de Cultura Económica.
— 2010. “Un romance irresistible. Las ficciones fundacionales de América 

Latina”. En Nación y narración. Entre la ilusión de una identidad y las 
diferencias culturales, compilado por Homi K. Bhabha, 99-134. Buenos 
Aires: Siglo XXI.

Ward, Thomas. 2004. “Perú y Ecuador”. En La narrativa histórica de escri-
toras latinoamericanas, editado por Gloria da Cunha, 271-305. Buenos 
Aires: Corregidor.

Watt, Ian. 2000. “From The Rise of the Novel: Studies in Defoe, Richard-
son, and Fielding”. En A Critical Anthology: Theory of the Novel. A His-
torical Approach, editado por Michael Mackeon, 363-81. Baltimore: 
Johns Hopkins University Press.

White, Hayden. 2011. La ficción de la narrativa. Ensayos sobre historia, 
literatura y teoría, 1957-2007. Buenos Aires: Eterna Cadencia Editora.

Yuval-Davis, Nira. 2004. Género y Nación. Lima: Centro de la Mujer Pe-
ruana Flora Tristán.

Zemon Davis, Natalie. 1976. “Women’s History in Transition. The Euro-
pean Case”. Feminist Studies 3 (3/4): 83-103.

— 1995. Mujeres de los márgenes. Tres vidas del siglo XVII. Madrid: Cátedra 
/ Universitat de Valéncia / Instituto de la Mujer.



Parte III
Economía, trabajo 

y educación en la primera 
mitad del siglo XX





131

Capítulo 5
Hacia la autonomía económica de 
la mujer casada: la ley de 1911 y las 
reformas de los años treinta en Ecuador
Carmen Diana Deere

Pocas semanas después de la promulgación de la Ley de Emancipación 
Económica de la Mujer Casada del 3 de octubre de 1911, Alejandrina 
Gómez de la Torre de Guillén y su marido, Federico Belisario Guillén, 
llegaron al Registro de la Propiedad del Cantón Quito (RPCQ) para 
inscribir la escritura pública que anteriormente habían tramitado.1 En 
la escritura, Alejandrina declaraba que excluía de la sociedad conyugal 
la casa en la parroquia Santa Bárbara que ella heredó de su madre, Irma 
Izurieta viuda de Gómez de la Torre, para administrarla independiente-
mente de su marido.

Según la nueva ley, con esta inscripción Alejandrina podría entrar en 
contratos y juicios relacionados con esta propiedad, como alquilarla, hi-
potecarla o venderla, y los ingresos y ganancias serían exclusivamente de 
ella. Antes de esta ley, todas las propiedades de la mujer, ya fueran las que 
tenía antes de casada o las que heredaba durante el matrimonio, pasaban 
a la administración del marido (igual que su salario, si trabajaba), y los ga-
nanciales de estas propiedades pertenecían a la sociedad conyugal, también 
administrados por él.

Aunque no sabemos mucho más sobre esta pareja, es probable que 
Federico Guillén, el marido, sea el mismo que figura como diputado por 
Azuay en el Congreso constitucional de 1906-1907, firmando también 

1  Registro de la Propiedad del Cantón Quito (RPCQ), Subserie Exclusión de Bienes (SEB), 
libro 1911, clase 4.a, inscripción (insc.) 1, 27 de octubre.

https://doi.org/10.46546/2025-72foro-05



Capítulo 5

132

la Constitución de 1906, y que fuese partidario de Eloy Alfaro, líder de 
la Revolución Liberal.2 Como figura política seguramente estaría bien in-
formado y, dada esta trayectoria, sería partidario del paquete de reformas 
liberales realizadas en esos años, tal y como lo demuestra esta acción de 
respaldar a su mujer a ser la primera en Quito en reclamar sus derechos 
de propiedad.

Hay varios puntos llamativos de dicha ley. Primero, que Ecuador fue 
el primer país sudamericano en fortalecer los derechos de propiedad de la 
mujer a comienzos del siglo XX (Deere, de próxima aparición); y segundo, 
que esa ley se promulgó con anterioridad a la aparición de grupos de mu-
jeres organizadas reclamando derechos.3 La única que conocemos quien 
públicamente revindicó los derechos de la mujer a comienzos de este siglo 
fue la escritora Zoila Ugarte de Landívar.4

En una serie de artículos en el diario La Prensa durante septiembre de 
1910, bajo el título “Emancipación de la Mujer”,5 Ugarte intentó levantar 
consciencia sobre la importancia de lograr la completa igualdad civil de 
la mujer. En esta serie, ella resumió los avances legales realizados en In-
glaterra, Francia, Alemania y los Estados Unidos en beneficio de la mujer 
casada, combatió los argumentos de los “antifeministas” que pensaban que 
las mujeres eran inferiores a los hombres, y abogó a favor de los tres pro-
yectos de ley que se estaban debatiendo en la Cámara de Diputados en ese 

2  Su firma en la Constitución de 1906 (Constitución Política de la República del Ecuador 
decretada por la Asamblea Nacional de 1906-1907) no tiene la inicial de su segundo nom-
bre ni su segundo apellido (que tal vez no usaba), por eso las dudas. Un Federico Guillén 
también firma la petición de 26 de agosto de 1895 pidiendo el reconocimiento de Eloy 
Alfaro como Jefe Supremo de la República (en Aristizábal 1896, 54-55).
3  Entre las tempranas organizaciones de mujeres se encuentran el Centro Feminista La 
Aurora y el Centro Rosa Luxemburgo, ambos de Guayaquil, y el Centro Feminista Luz del 
Pichincha en Quito, todas fundadas entre 1918 y 1922 (Goetschel 2006, 44).
4  Ugarte de Landívar editó la primera revista feminista, La Mujer, en 1905, la cual solamen-
te apareció durante un año; para su biografía, ver Rodas Morales (2011). Goetschel (2006) 
ofrece un resumen de esta y las otras revistas dirigidas a la mujer que aparecieron en esas 
primeras décadas, pocas con un enfoque feminista.
5  Archivo personal de Myriam Landívar (APML), Zoila Ugarte de Landívar, “La emanci-
pación de la mujer”. La Prensa (Quito), 9, 10, 12, 13, 14, 15 y 22 de septiembre de 1910. 
Acceso facilitado por Ana María Goetschel.



Hacia la autonomía económica de la mujer casada

133

momento: el de divorcio por mutuo consenso, el de derechos políticos, y 
el que propuso cambiar el régimen matrimonial legal para fortalecer los 
derechos de propiedad de las mujeres casadas.

Uno de los objetivos de este ensayo fue describir cómo se logró la Ley 
de Emancipación Económica de 1911 y qué explica sus características es-
pecíficas. Según un estudioso del tema, “ideas feministas de Europa en-
contraron un eco efectivo en la consciencia de nuestros hombres de letras 
y especialmente nuestra legislatura” (Avellán Férres 1940, 30). Argumen-
tamos que estas ideas procedieron no solamente de Europa, sino también 
de las reformas de los derechos de propiedad de la mujer que se efectuaron 
anteriormente en Estados Unidos y en Centroamérica, aunque se refor-
mularon en Ecuador con características muy propias y excepcionalmente 
favorables a la mujer.

Otro objetivo de esta investigación fue indagar si había una deman-
da por parte de las mujeres por mayor autonomía económica dentro del 
matrimonio. Dadas las características de la ley de 1911, la cual requirió 
que las mujeres que querían administrar sus propiedades tomaran una ac-
ción —haciendo una escritura pública y en el caso de bienes inmuebles 
registrándola en el Registro de la Propiedad—, pudimos investigar la im-
portancia y algunas de las características de las mujeres que se ampararon 
en esta ley. En el registro de Quito se conserva en buen estado un archivo 
denominado “Exclusión de Bienes”, para el periodo de vigencia de la ley, 
de 1911 a 1970, con 4549 inscripciones.

Después de la Gran Depresión, que implicó años particularmente tur-
bulentos, el gobierno civil-militar progresista de 1935-1938 en Ecuador 
realizó varias reformas que fortalecieron los derechos de propiedad de mu-
jeres casadas que no necesariamente se beneficiaron de la ley de 1911: las 
obreras y las amas de casa que no tenían bienes ni ingresos propios. Tam-
bién hubo un cambio importante en la ley, introducido en el Código de 
Enjuiciamiento Civil de 1938, que hizo el proceso de exclusión potencial-
mente menos favorable a las esposas. Después de ese año, si la mujer pedía 
la exclusión de alguna propiedad, su marido tenía el derecho de pedir la 
total separación de bienes y la liquidación de la sociedad conyugal. Este 
cambio fue acompañado por un incremento en los juicios entre parejas 



Capítulo 5

134

casadas. Para comprender su magnitud y lo que los motivaban, levantamos 
información del Archivo General de la Función Judicial referida a dos juz-
gados civiles de Quito para el período de 1938 a 1954.

El trabajo se desarrolla de la siguiente manera. En primer lugar, con-
sideramos los antecedentes de la Ley de Emancipación Económica, que 
incluyen el paquete de reformas realizadas durante la Revolución Liberal 
y las ideas de los políticos y los juristas sobre las reformas del régimen ma-
trimonial efectuadas anteriormente en otros países. Resumimos el debate 
parlamentario que desembocó en la ley de 1911, que fue una confronta-
ción entre quienes abogaban por el régimen de separación de bienes y los 
partidarios de mantener la sociedad conyugal y la potestad marital a toda 
costa. Enseguida, presentamos la información cuantitativa recogida sobre 
las inscripciones de exclusión de bienes en el registro de Quito. A conti-
nuación, analizamos los avances y retrocesos en la década de 1930 y los jui-
cios de hombres y mujeres pidiendo la separación de bienes. Concluimos 
resumiendo nuestros hallazgos principales en cuanto al fortalecimiento de 
los derechos de propiedad de las mujeres casadas en sus dos períodos: du-
rante el auge de la Revolución Liberal y en el de reformas del gobierno 
civil-militar progresista.

Antecedentes de la Ley de Emancipación Económica
de la Mujer Casada

La Revolución Liberal en Ecuador (1895-1920) impulsó una serie de me-
didas destinadas a reducir el poder de la Iglesia en la sociedad, entre ellas, 
se estableció el Registro Civil en 1901 y se promulgó la Ley de Matrimo-
nio Civil en 1902, la cual instauró el divorcio civil bajo la limitada causal 
del adulterio de la mujer. Las causales se ampliaron en 1904 y otra vez en 
1910, al incluir el divorcio por mutuo consentimiento (Ayala Mora 1994; 
Moscoso 1996; Rodas Morales 2009).

Durante las presidencias de Eloy Alfaro (1895 a 1901; 1906 a 1911) 
y Leonidas Plaza (1901 a 1905; 1912 a 1916) también se impulsó la ma-
yor participación de la mujer en la esfera pública, con la expansión de la 



Hacia la autonomía económica de la mujer casada

135

educación primaria y escuelas normales y la apertura de nuevas oportuni-
dades de trabajo asalariado femenino. Proyectos de ley para fortalecer los 
derechos civiles y políticos de la mujer se introdujeron en el mismo perío-
do (Sinardet 1998; O’Connor 2007; Goetschel 2010).

La agenda liberal relacionada al matrimonio y la familia en Ecuador 
fue muy similar a las políticas implementadas en Centroamérica durante 
el auge del liberalismo en el último cuarto del siglo XIX. Los cinco países 
de esa región establecieron el matrimonio y divorcio civil y cambiaron el 
régimen matrimonial del código civil. Guatemala estableció el régimen de 
separación de bienes como una opción que se podría elegir en las capitula-
ciones, y los otros cuatro países adoptaron este régimen como el legal. En el 
mismo afán de apoyar la libertad individual, cambiaron el régimen de he-
rencia, alejándose de la tradición colonial de la legítima y herederos forzo-
sos a favor del testamento libre de restricciones (Deere y León 2005, 662).6

Tanto Alfaro como Plaza pasaron años en Centroamérica, generalmen-
te en exilio, y estuvieron en cercana comunicación con líderes liberales de 
todo el continente (Ayala Mora 1988, 121-22; 1994, 78-82, 134). Por lo 
tanto, no sorprende que tuviesen ideas similares acerca de cómo emancipar 
a la mujer casada, dándole los mismos derechos de propiedad que tenían 
las mujeres solteras. Cuando estaba por terminar su primer período presi-
dencial, en su discurso al Congreso nacional de 1905, el presidente Plaza 
(1908) mencionó que entre las prioridades que todavía no había realizado, 
además del testamento libre y el divorcio por consenso mutuo, quedaba 
legislar sobre los derechos de propiedad de las mujeres casadas.

¡Y defendamos a la mujer! En estos días en que el feminismo es enseña de 
combate y punto importantísimo de programa para los partidos reforma-
dores […] se puede intentar un ensayo que haga práctica la idea dentro de 

6  Estas autoras no toman en cuenta que, aunque Costa Rica, Honduras y Nicaragua adop-
taron el régimen de separación de bienes como el legal, al finalizar el matrimonio, los 
gananciales de cada cónyuge se agregaban para repartirlos en iguales partes entre los dos. 
Este régimen es lo que hoy se denomina “comunidad diferida”. Solo en El Salvador rigió 
el régimen de separación puro, al estilo de los Estados Unidos, el cual sirvió de modelo. 
Ellas también cometen un error respecto a Ecuador en decir que la Revolución Liberal no 
reformó el régimen matrimonial; en parte esta es la motivación del presente trabajo.



Capítulo 5

136

los términos de los conveniente y justo […]. Comencemos por dar a la es-
posa lo suyo, es decir, concedámosle la libre administración de sus bienes, 
hoy en manos del esposo, quien puede dilapidarlos sin responsabilidad 
alguna. Esta sería una obra de moralización a la par que de justicia. ¿Por 
qué se le ha de suponer a la mujer menor inteligencia que al hombre en la 
dirección de sus negocios, cuando diariamente está dando pruebas de lo 
contrario? ¿Por qué considerarla siempre en minoría incapaz, a ella que es 
el alma de la casa y la formadora de la familia? (Plaza 1908, 320-21).

Los juristas ecuatorianos estaban al tanto de las reformas que fortalecieron 
los derechos de propiedad de las mujeres casadas en los Estados Unidos, 
Inglaterra y Alemania. En su análisis comparativo de los regímenes matrimo-
niales y la potestad marital, Francisco José Urrutia (1902) destacó cómo estas 
reformas se basaban en el principio de libertad individual, y que tal vez algu-
nas de ellas se podrían llevar a cabo en Ecuador. Entre las medidas que resaltó 
estuvo darle a la pareja la libertad de elegir cualquier régimen matrimonial 
que prefiera, en las capitulaciones antes del matrimonio. No le parecía con-
veniente adoptar el régimen de separación de bienes como el legal (como en 
los Estados Unidos e Inglaterra), sino más bien ofrecerlo como una opción.

Urrutia también observó que en Estados Unidos y Europa estas refor-
mas habían sido impulsadas por el movimiento feminista: “El feminismo 
con su cortejo de reformas, no ha encontrado aún eco en las jóvenes repú-
blicas latinoamericanas, y largo transcurso de tiempo pasará antes de que 
nuestros legisladores se coloquen al frente de los grandes problemas que 
los partidarios del feminismo han planteado en los parlamentos europeos” 
(Urrutia 1902, 51).

Una década más tarde, en su tesis para optar al doctorado en jurispru-
dencia en la Universidad Central en 1911, José María Suárez demuestra 
que las “reformas feministas” se estaban considerando seriamente entre la 
nueva generación de juristas. Suárez (1913) estaba de acuerdo con Urru-
tia en que no era conveniente adoptar la separación de bienes como régi-
men legal, sino más bien como una opción. De hecho, en las capitulacio-
nes, la mujer casada podía designar algunos de sus bienes, pero no todos, 
para administrarlos directamente. Según su criterio, dándole a la mujer la 



Hacia la autonomía económica de la mujer casada

137

posibilidad de administrar todos sus bienes se podría reducir la motivación 
de matrimonios de interés y, además, disminuir los conflictos entre las 
parejas y fortalecer así la familia.

A Suárez le pareció particularmente interesante la reforma efectuada 
en Alemania en 1896 que creó el mecanismo de “bienes reservados” para 
las mujeres casadas. Ellas adquirieron el derecho de administrar los ingre-
sos provenientes de su trabajo o industria independiente, además de los 
bienes que comprasen con tales ingresos. Aunque Suárez favorecía man-
tener la sociedad conyugal como el régimen legal bajo la administración 
del marido, consideraba que la mujer también debería tener el derecho 
de impugnar sus decisiones si ella no estaba de acuerdo con su manera 
de administrarlos. La única alternativa que tenía la mujer en tal situación 
era plantear un juicio contra su marido por mal manejo o fraude y pedir 
la separación de bienes (Código Civil de la República del Ecuador 1889, 
arts. 234, 258-60). Estas causas eran difíciles de probar y, por lo tanto, 
tal mecanismo no se utilizaba frecuentemente; además, la separación de 
bienes no siempre significaba el interés de la mujer si ella no tenía bienes 
propios ni ingresos independientes.

Aunque Suárez no propuso eliminar el concepto de potestad marital 
del Código Civil, su pensamiento era más avanzado que el de Francisco 
Urrutia porque le parecía que hombres y mujeres deberían tener obligacio-
nes y derechos semejantes en el matrimonio, ya sea en la determinación del 
domicilio o en la educación de los hijos; también pensaba que el adulterio 
como causal para el divorcio debería regir en las mismas condiciones para 
ambos. En resumen, lo que proponía era “una prudente emancipación 
jurídica y social de la mujer”, basado en el principio de equivalencia, no en 
el de la igualdad (Suárez 1913, 101).

La Ley de Emancipación Económica

En septiembre de 1909, durante la segunda presidencia de Eloy Alfaro, 
un grupo de diputados liberales-radicales propuso un proyecto de ley so-
bre la “Libertad Económica de la Mujer”, el cual reemplazaría el régimen 



Capítulo 5

138

legal de la sociedad conyugal con el de separación de bienes. Entre sus 
justificaciones mencionaron que “la libertad económica de la mujer casada 
es la extensión lógica del principio general de libertad”.7 Es decir, las mu-
jeres deberían tener la misma capacidad que los hombres para administrar 
sus propios bienes, hacer contratos y entrar en juicios. Por lo tanto, habría 
que abolir la sociedad conyugal y el control del marido sobre los bienes de 
la esposa y los bienes sociales.

En el preámbulo del proyecto, también se resaltó que la tasa de matri-
monios se hallaba en decaimiento y que el problema estaba en la imposi-
ción forzosa de la sociedad conyugal, que disminuía la atracción del matri-
monio para los hombres. Además, se enfatizó que las normas vigentes, que 
requerían que las mujeres fueran autorizadas por sus maridos para cual-
quier transacción económica, eran fuente de discordia en los matrimonios.

En su comentario a favor del proyecto, el doctor Julio E. Fernández, 
uno de los coautores, reconoció que estaban proponiendo una reforma 
radical, que cambiaba el régimen legal, manifestando que 

ha llegado el momento de sacar a la mujer de la esclavitud en que yace 
entre nosotros, pues desgraciadamente tenemos que confesar que la con-
sideramos algo así como un trasto de lujo. ¿Por qué no darle a la mujer 
los derechos que le corresponden? ¿Por qué no igualarla al hombre en los 
derechos civiles?8 

El proyecto entonces pasó a la Comisión de Legislación y Justicia para su 
consideración.

7  Archivo-Biblioteca de la Función Legislativa (ABFL), Actas de la Cámara de Diputados, 
Congreso Ordinario, sesión n.° 19, 10 de septiembre de 1909, 419-25. Los coautores del 
proyecto fueron el doctor Julio E. Fernández, diputado de Tungurahua, Primitivo Yela de 
Los Ríos, doctor Miguel Falconí, de Azuay e Ildefonso W. Ollague, de Guayas.
8  Actas de la Cámara de Diputados, 425. Durante el primer debate, el diputado Miguel Án-
gel Montalvo, de Chimborazo propuso un artículo adicional, el de introducir el testimonio 
libre, y esta sugerencia fue aceptada por los coautores del proyecto. Después, posiblemente 
porque esta reforma estaba relacionada con otra parte del Código Civil (el libro sobre Suce-
siones) o porque había oposición interna, la comisión rechazó la propuesta, y en los debates 
no hay más referencias a esta idea. Fue la única reforma que no se realizó en Ecuador del 
paquete de reformas liberales realizadas en Centroamérica.



Hacia la autonomía económica de la mujer casada

139

El análisis de Zoila Ugarte de Landívar sobre los aspectos económicos 
del régimen matrimonial se publicó en La Prensa justo unas semanas antes 
de que la Cámara de Diputados comenzara el segundo debate sobre el 
proyecto.9 Ella ofreció una comparación detallada de las diferencias entre 
la sociedad conyugal y una sociedad comercial regular. En la segunda, cada 
socio tiene el derecho de supervisar la administración del negocio, y cada 
uno recibe las ganancias del esfuerzo común. La sociedad conyugal no 
podía diferenciarse más de este modelo:

La mujer aporta sus capitales, su trabajo, y en especial contribuye al tra-
bajo del marido en la forma eficacísima en que ella pueda contribuir, con 
su economía, con el buen gobierno de la casa y con su influencia perma-
nente, muchas veces sabia y laboriosa, sobre la dirección y actividad de su 
marido. Y en cambio, ¿qué recibe? Nada, y de nada. Si el marido es bueno, 
honrado, justo, la mujer disfruta con él y aún de preferencia de todas 
las comodidades que la sociedad conyugal de bienes ofrece. Eso es muy 
claro; pero las leyes no se dictan para los hombres buenos […]. La mujer 
no tiene opción ni a un octavo del capital ni de las ganancias, a no ser la 
cantidad que voluntariamente quiera señalarle el marido… Entre tanto 
el marido dispone libremente, sin restricción alguna, de todo el capital 
y de todas las ganancias sociales, exceptuándose únicamente el capital 
inmueble que la mujer aportó al matrimonio o que lo adquirió después 
de casada por donación, herencia o legado. Tan monstruosa diferencia, 
tan absoluta opresión económica e inexplicable derecho de explotación 
gratuita y vitalicia que la ley concede al marido respecto de los bienes de 
la mujer causa a diario, como es natural, los más profundos y escandalosos 
disturbios en el hogar doméstico.10

 
Por lo tanto, Ugarte de Landívar abogaba a favor de eliminar la sociedad 
conyugal, justo como se proponía en el proyecto de los diputados, “re-
emplazándolo con la facultad de arreglar libremente entre los dos cón-
yuges, después del matrimonio, todo lo relativo a sus respectivos bienes”. 

9  APMU, Zoila Ugarte de Landívar, “La Sociedad Conyugal”, La Prensa (Quito), 15 de 
septiembre de 1910. El artículo se reproduce en Rodas Morales (2011, 122-23). 
10  “La Sociedad Conyugal”, 1-2.



Capítulo 5

140

Opinaba que la reforma propuesta era “inaplazable, llamada a reparar hon-
das injusticias y a asegurar la armonía y paz de mil matrimonios”.

En octubre de 1910, después de que la Cámara rechazó el proyecto 
sobre los derechos políticos de la mujer,11 y aprobó el referente al divorcio 
civil por consenso mutuo, la comisión recomendó el proyecto sobre “Li-
bertad Económica de la Mujer” para segundo debate.12 Hubo relativamen-
te poca discusión sustantiva, tal vez porque había un consenso orientado a 
fortalecer los derechos civiles de la mujer antes que los derechos políticos, 
y varios de los que habían votado en contra del proyecto de sufragio feme-
nino estaban a favor de esta concesión económica a las mujeres.13

En el tercer debate se hicieron solamente cambios relativos a su imple-
mentación. Como el proyecto abolía la sociedad conyugal y la incapacidad 
de la mujer casada para realizar contratos y participar en juicios, se adicio-
nó que las parejas casadas que quisiesen mantener la sociedad conyugal 
bajo los términos tradicionales podían hacerlo a través de una escritura 
notariada (art. 4). Una vez aprobado, el proyecto se envió al Senado.14

Al año siguiente, el debate del proyecto que se dio en el Senado fue 
mucho más profundo que en la Cámara de Diputados.15 Fue liderado, 

11 ABFL, “Reforma a la Ley de Elecciones”, Actas de la Cámara de Diputados, Congreso 
Ordinario, 7 y 9 de septiembre de 1910, 432-45 y 458-71. Para un análisis de la trayectoria 
del debate sobre el sufragio femenino en el Ecuador ver Prieto y Goetschel (2007).
12 Para un análisis del debate sobre divorcio por mutuo consenso, ver Rodas Morales 
(2009, 117-19).
13 ABFL, Actas de la Cámara de Diputados, Congreso Ordinario, 7 de octubre de 1910, 
387; Congreso Extraordinario, 10 de octubre de 1910, 241-43. Para un buen ejemplo del 
argumento que a los derechos civiles y el divorcio por mutuo consenso deberían preceder 
los derechos políticos de la mujer, ver el editorial de julio 1909 en el periódico El Tiempo 
de Francisco de Paula Soria ([1909] 1912).
14 El proyecto finalmente aprobado por la Cámara de Diputados se encuentra en: 
HathiTrust, Congreso Ordinario de 1911, Diario de Debates de la Cámara del Senado, 1 de 
agosto de 1911, 42-43. El Senado aprobó el proyecto en primera lectura ese día y pasó a la 
Comisión de Legislación.
15 El debate se encuentra en HathiTrust, Congreso Ordinario de 1911, Diario de Debates 
de la Cámara del Senado, 9, 11 y 15 septiembre, 89-152. O’Connor (2007, 93-97) ana-
liza esta misma fuente, pero su interés está en lo que se puede deducir sobre los aspectos 
ideológicos de las relaciones de género; no analiza el contenido del debate en cuanto los 
regímenes matrimoniales y los derechos de propiedad, nuestra preocupación principal. 



Hacia la autonomía económica de la mujer casada

141

de una parte, por el presidente de la Comisión de Legislación, el jurista 
Dr. Víctor Manuel Peñaherrera, senador por Imbabura, y de otra, por los 
liberales-radicales costeños Federico Intriago y Ángel Hidalgo, senadores 
por Manabí. Intriago defendió el proyecto de la Cámara en los siguientes 
términos: “…la emancipación de la mujer casada debe ser completa; esto 
es, tal que ella por el ministerio de la ley entre a administrar sus bienes, sin 
necesidad de juicios ni tramitaciones”.16 

Bajo el régimen vigente de la sociedad conyugal, las parejas no podían 
escoger lo que más les conviniera, lo que Intriago consideraba una viola-
ción de la libertad individual. Un aspecto que veía atractivo de la propuesta 
de los diputados era que, aunque la separación de propiedad pasaría a ser 
el régimen legal, las parejas estarían libres de acordar cualquier otro arre-
glo sobre la administración de sus propiedades y los bienes que formarían 
parte de la propiedad social. Además, llamó la atención sobre el precedente 
establecido por los países anglosajones que habían adoptado exitosamente 
el régimen de separación de bienes, los Estados Unidos e Inglaterra.

Peñaherrera, a quien otro senador se refirió como un “liberal doctri-
nario”, quería fortalecer los derechos de propiedad de las mujeres casadas, 
pero de una manera compatible con la sociedad conyugal. Consideraba 
que la sociedad conyugal favorecía a la mujer porque le daba el derecho 
a la mitad de los gananciales generados durante el matrimonio, y que se 
merecía esta mitad dada la división del trabajo dentro del hogar:

El hombre es quien se dedica a los trabajos fuertes de la calle, el que 
maneja los capitales y les hace producir, en fin, quien forma las riquezas 
particulares; en tanto que la mujer… desde el momento mismo del ma-
trimonio se consagra a las atenciones del hogar, y a ella le pertenecen los 
cuidados de la familia, la crianza de los niños, la educación rudimentaria 
que recibe, el ahorro y la economía, en una palabra, indirectamente, ayu-
dan también a capitalizar.17

Para mayor detalle sobre el contenido del debate desde esta mirada, ver el capítulo 2 de 
Deere (de próxima aparición).
16 Diario de Debates de la Cámara del Senado, 91. 
17 Diario de Debates de la Cámara del Senado, 92.



Capítulo 5

142

Según Peñaherrera, sin la sociedad conyugal “¿qué sucedería? Que el mari-
do fuera el único rico, que la mujer no tendría derecho para participar en los 
gananciales” sin importar los años que hubiese dedicado a la formación de 
su fortuna. Por lo tanto, su derecho a los gananciales era una forma de com-
pensación; y “la sociedad conyugal está en perfecta relación con los intereses 
de la mujer casada y en relación con los fundamentos mismos del matri-
monio, porque si este hace participar a los cónyuges de una misma suerte, 
natural que los beneficios de esa sociedad sean también para ambos”.18 

Después de un largo debate se tomó un voto provisional sobre el artículo 
de abolir la sociedad conyugal y esta propuesta fue rechazada, en un número 
de 10 a favor y 11 en contra, con todos los senadores costeños a favor, y los se-
rranos en contra, incluyendo dos que se autoidentificaron como liberales-ra-
dicales, Roberto Andrade, de Carchi, y el doctor Juan Benigno Vela, de Tun-
gurahua. Entonces, el senador Peñaherrera propuso la siguiente alternativa:

La mujer casada tendrá en todo tiempo el derecho de excluir de la socie-
dad conyugal el todo o una parte de sus bienes propios para administrarlos 
independientemente, sin necesidad de alegar ni comprobar ninguno de los 
motivos señalados por el Código Civil para la separación de bienes. En dicha 
administración, la mujer casada tendrá plena capacidad legal para todo acto o 
contrato inclusive venta o hipoteca de inmuebles y comparecencia en juicio.19

Peñaherrera consideraba que su propuesta era “más feminista” que el pro-
yecto de la Cámara de Diputados, pues ellos querían imponer la separa-
ción de bienes sobre todas las mujeres. En contraste, en su idea la sociedad 
conyugal sería “forzosa para el marido y voluntario (sic) para la mujer”.20 
Mantendría el derecho de la mujer casada a los gananciales, reconocien-
do sus ahorros y sacrificios, pero le daría máxima flexibilidad porque 
podría excluir sus bienes en cualquier momento si había necesidad para 
administrarlos directamente. Después de más discusión se tomó el voto 
preliminar; 13 senadores estuvieron a favor y 11 en contra.

18 Diario de Debates de la Cámara del Senado, 93.
19 Diario de Debates de la Cámara del Senado, 114.
20 Diario de Debates de la Cámara del Senado, 114.



Hacia la autonomía económica de la mujer casada

143

En el tercer debate, el senador Intriago propuso otra alternativa, una que 
mantendría la sociedad conyugal, pero durante el matrimonio “cada uno 
de los cónyuges tendrá la libre administración de sus bienes propios en la 
sociedad conyugal, gozando de iguales derechos y capacidad legal para con-
tratar y comparecer en juicio”.21 Lo que estaba proponiendo era algo similar 
a lo promulgado en Costa Rica en 1888 y que actualmente se conoce como 
la “comunidad diferida”. Combina el régimen de separación de bienes du-
rante el matrimonio con la sociedad conyugal cuando esta se disuelve; los 
gananciales de cada cónyuge se socializan y se dividen en la mitad.

Después de más debate, Peñaherrera resumió las tres alternativas bajo 
consideración de la siguiente manera: la propuesta de los diputados abo-
lía la sociedad conyugal, y tanto su propuesta como la nueva de Intriago 
la preservaba. Estas últimas se distinguían en dos maneras: en el grado 
de elección de la mujer y en quién sería el jefe de esta sociedad. En su 
propuesta, el régimen legal sería la sociedad conyugal administrada por 
el marido y las mujeres tendrían la opción de administrar lo suyo; en la 
de Intriago sería la de separación de bienes para todas las parejas, aunque 
finalmente los gananciales se compartieran.

Según Peñaherrera, lo que “…parece absurdo en este sistema [de Intria-
go] es el que la sociedad de los esposos quede sin jefe, y, en cierto modo, 
venga el matrimonio a constar de dos maridos, en vez de marido y mu-
jer…” Para él fue sumamente importante “que el marido siga siendo, como 
deber ser, el jefe de la familia y la suprema autoridad de la casa”.22 Este pun-
to, de quién sería el jefe de la sociedad conyugal, generó bastantes comen-
tarios y finalmente la propuesta de Intriago no fue exitosa. La enmienda de 
Peñaherrera se aprobó con trece votos a favor frente a seis en contra.

Casi al final del debate, pensando en las mujeres que no tenían bie-
nes propios y que trabajaban por un salario, Peñaherrera propuso añadir 
un nuevo artículo: “Los bienes que la mujer adquiera con sus capitales 

21 Diario de Debates de la Cámara del Senado, 139. El senador Intriago no menciona este 
precedente, por lo cual, podría haber sido una idea original, nacida en el calor del debate. 
No era abogado (como muchos de sus colegas) y probablemente no estaba familiarizado 
con los códigos civiles de otros países.
22 Diario de Debates de la Cámara del Senado, 140.



Capítulo 5

144

separados o con su trabajo o industria, serán administrados por ella; y se 
considerarán, respecto de terceros, como de propiedad exclusiva de la mu-
jer”.23 Esta enmienda fue aprobada porque tuvo el respaldo de todos los 
liberales radicales de la Costa; de los senadores serranos, que normalmente 
apoyaban las propuestas de Peñaherrera, solamente dos lo apoyaron esta 
vez, demostrando la resistencia que existía de expandir la autonomía eco-
nómica de la mujer fuera de ciertos límites.

Gracias a este artículo, la Ley de Emancipación Económica de la Mujer 
Casada fue aprobada con este nombre en septiembre y promulgada durante 
la presidencia de Emilio Estrada Carmona (quien por breve tiempo la ocu-
po después de Eloy Alfaro) el 6 de octubre de 1911, ley que potencialmente 
benefició tanto a la mujer asalariada o profesional, como a la mujer que po-
seía bienes. De no haber sido así, hubiese tenido un sesgo de clase.24 De to-
dos modos, para beneficiarse de esta ley, la mujer tenía que hacer constar en 
una escritura pública los bienes que excluía de la sociedad conyugal, y en el 
caso de bienes inmuebles, inscribir la escritura en el Registro de Propiedad.

El siguiente año, el Congreso modificó uno de los artículos para que no 
hubiera duda sobre el alcance de los derechos de la mujer que se acogía a la 
exclusión de bienes. Adicionó que quien excluyera sus bienes o ingresos no 
requeriría del permiso del marido para ningún contrato relacionado con 
estos, incluyendo la venta de bienes inmuebles (se agregaron varios incisos 
al art. 8 de la Ley de 3 de octubre de 1911, en 1912). La ley de 1911 con 
su modificación de 1912 fue incorporada como nota al pie en la edición 
del Código Civil de 1930 (37-38).25

En resumen, esta ley económica, teóricamente, fue un gran avance para la 
mujer casada porque por primera vez tuvo la opción de administrar todos sus 
bienes propios, ya fuesen los que traía al matrimonio, heredaba en cualquier 

23 Diario de Debates de la Cámara del Senado, 150.
24 O’Connor (2007, 94-95) y Clark (2012, 16) enfatizan que la ley tuvo un sesgo de clase, 
pero no toman en cuenta que esta enmienda dio a la mujer trabajadora y profesional la 
posibilidad de manejar sus propios salarios. También, se confunden en el destino de los 
gananciales generados por las propiedades y los salarios excluidos de la sociedad conyugal; 
estos se mantenían como propiedad de la mujer, no de la sociedad conyugal.
25 Solamente se incorporó al texto del Código Civil en la edición de 1950 (art. 195).



Hacia la autonomía económica de la mujer casada

145

momento o adquiría por su propio esfuerzo. La escritora Zoila Rendón de 
Mosquera (1923, 161) consideró esta ley “un gigantesco paso hacia el pro-
greso y la civilización” y para divulgarla, reprodujo el texto legal en su libro, 
La mujer en el hogar y la sociedad. De todos modos, esta ley fue limitada por-
que la esposa solamente tenía capacidad plena sobre los bienes que excluía 
para tal propósito; dejó vigentes todas las otras limitaciones de la potestad 
marital sobre la mujer casada. Además, nada cambió para las que no tenían 
bienes ni ingresos o que nunca se enteraron de la ley. Por esto es importante 
conocer el alcance de la Ley de Emancipación Económica en la práctica.

La acogida a la ley por parte de las mujeres

La figura 5.1 muestra el número de mujeres por año, entre 1911 y 1970, 
que inscribieron sus bienes en el Registro de la Propiedad del Cantón Qui-
to, un total de 4549.26 

26 Algunas mujeres hicieron múltiples inscripciones; aquí estamos contando como que cada 
mujer solamente inscribe una vez.

Figura 5.1. Número de mujeres que inscribieron su exclusión de bienes

0

20

40

60

80

100

120

140

160

180

200

1900 1910 1920 1930 1940 1950 1960 1970 1980

Fuente: Compilación de la autora del RPCQ, SEB, junio 2022.



Capítulo 5

146

En los años iniciales de vigencia de la ley hubo bastante interés entre las 
mujeres en aprovechar los beneficios que ofrecía, con un incremento en el 
número inscrito anualmente hasta 1915, cuando empezó a decaer. Estima-
mos que para 1920, el 2 % de las mujeres casadas de Quito inscribieron sus 
propiedades en el registro.27 Como en este período la propiedad de bienes 
inmuebles, particularmente en la zona urbana, no era tan común y pocas 
mujeres casadas trabajaban por un salario, eran realmente relativamente 
escasas las que potencialmente se podían beneficiar de la ley; por lo tanto, 
nuestro resultado en cuanto al porcentaje de las que se acogieron a la ley 
nos parece creíble.

En las dos siguientes décadas, de 1920 y 1930, el número anual de 
inscripciones se estancó, y empezó a subir otra vez en la década de 1940. 
Apoyándonos en el censo de población de 1950 (Ministerio de Economía 
1960), estimamos que para ese año el número de mujeres inscritas repre-
sentaba el 4,3 % de las mujeres casadas quiteñas. Como solamente era 
requisito inscribir escrituras relacionadas con bienes inmuebles, nuestra 
estimación de la acogida a la ley representa un mínimo, como seguro hubo 
mujeres que solamente hicieron una escritura pública para manejar sus 
bienes muebles, tales como los de un negocio, su salario o una herencia en 
dinero. Además, había que pagar un impuesto para inscribir un bien en el 
Registro, y esto también podía haber disuadido a algunas de hacerlo. Para 
comprobar esta hipótesis sería necesario consultar los archivos notariales, 
en los cuales es difícil investigar, pues el contenido de la mayoría de estos 
archivos no está catalogado.28

Dos factores explican el incremento en el número de inscripciones anua-
les desde 1939 en adelante. Por un lado, en 1938 se funda la Alianza Feme-
nina Ecuatoriana (AFE), liderada por las socialistas Nela Martínez y María 

27 Para este cálculo tomamos el número de mujeres casadas en el censo de Quito de 1906 
y extrapolamos la tasa de crecimiento promedio anual tomando el número reportado en el 
censo nacional de población de 1950. (Terán C. 1906, tabla Ñ; Ministerio de Economía 
1960, 28). El número base para 1920 fue de 20 521 mujeres casadas.
28 En el Archivo Histórico Nacional (AHN) (en la sala de consulta de la sede Quito) so-
lamente encontramos un catálogo para este período, para la Notaría Primera del Cantón 
Ambato, preparado para el Boletín del Archivo Nacional de 2001. En este hubo entradas de 
seis escrituras públicas de mujeres que hicieron la exclusión de bienes entre 1913 y 1933.



Hacia la autonomía económica de la mujer casada

147

Luisa Gómez de la Torre y otras, como un frente femenino amplio, que 
abarcaba a mujeres de todos los sectores y clases sociales.29 El objetivo de la 
AFE fue defender los avances en los derechos civiles y políticos de la mujer 
logrados hasta ese momento, los cuales estaban bajo ataque, y revindicar de-
rechos iguales para hombres y mujeres en todas las esferas. Se centró en las 
demandas laborales, con un fuerte énfasis en la importancia de la autono-
mía económica de la mujer (Salazar Cortez 2018). Su agitación al respecto 
seguramente amplió la conciencia femenina y tal vez motivó a una nueva 
generación de mujeres a acogerse a la Ley de Emancipación Económica.

Sin duda, otro factor que logró mayor acogida a la ley en este período 
fue el incremento en la tasa de participación económica de las mujeres en 
general y de las casadas en particular.30 Esta afirmación la podemos soste-
ner con la información disponible sobre los bienes que las mujeres inscri-
bieron en el Registro de la Propiedad y su forma de adquisición.

Como demuestra la tabla 5.1, en las décadas iniciales de la ley hasta 
fines de los años 30, los principales bienes que las mujeres inscribían eran 
bienes raíces, ya sea casas, lotes, parcelas, fundos o haciendas. Muchas ve-
ces la exclusión de una casa incluía un inventario completo de los bienes 
muebles que ahí se encontraban y eran propiedad de la mujer, como los 
muebles de sala, comedor y de cada dormitorio. También podían incluir 
un listado de la vajilla, platería y alhajas que le pertenecían a la mujer. 
Ciertos bienes nuevos aparecen en cada década: en la década de 1940, 
máquinas de coser Singer y radios de marca Phillips; en la de 1950, bienes 

29 Entre otras de las feministas reconocidas que formaron parte de su directorio entre 1938 
y 1945 estuvieron Zoila Ugarte de Landívar, María Angélica Idrobo, Hipatia Cárdenas, 
Matilde Hidalgo de Prócel y Dolores Cacuango (Salazar Cortez 2018). En una entrevista 
realizada a Nela Martínez en la Unión Femenina Colombiana durante un viaje a Colombia 
en 1945 ella informó que la AFE tenía 5000 afiliadas (Moreno Aguilera 1945, 4). Puede ser 
que esta estimación incluía el número de mujeres que participaron en actos públicos, como 
las marchas realizadas durante La Gloriosa (la revolución de 1944), según la comunicación 
de Mercedes Prieto a la autora.
30 Otro factor detrás de este incremento podría haber sido que los notarios empezaron 
a aconsejar a las mujeres que inscribiesen sus bienes muebles después que la reforma del 
Código de Procedimiento Civil de 1938 (art. 885) cambió el lenguaje sobre cuáles bienes 
habría que inscribir en el Registro, dejando de especificar bienes inmuebles como lo hacía 
la ley de 1911.



Capítulo 5

148

durables como refrigeradoras y máquinas de lavar; y en la década de 1960 
algunos automóviles. De 1940 en adelante hay inscripciones que solamen-
te incluyen tales bienes durables.

A partir de 1930, empiezan a aparecer en el Registro las dueñas de ne-
gocios; en 1940, el 15 % de las mujeres casadas que hicieron una inscrip-
ción declararon un negocio para administrarlo independientemente de su 
marido, porcentaje que subió a 20 % en 1950 y a 24 % en 1960. El tipo 
de negocio era bastante variado, como puestos en el mercado, pensiones y 
hoteles, talleres de costura y fábricas. A partir de 1940 un buen porcentaje 
de las inscripciones incluían dinero, ya sea en efectivo o ahorros en cuentas 
bancarias, las cuales podían resultar de herencias o de ingresos personales. 
En esta categoría también estaban préstamos por cobrar, lo que reflejaba la 
participación de las mujeres en los círculos crediticios informales.

Otro indicador de los cambios económicos que caracterizaron la pri-
mera mitad del siglo XX proviene de la información sobre la forma de 
adquisición de los bienes excluidos. 

Tabla 5.1. Tipo de bien y porcentaje de mujeres que lo excluyeron

Año/ 
Número de 

mujeres

Viviendas
%

Terrenosa

%

Bienes de 
consumo

%

Bienes 
financierosb

%

Negocios
%

Sin 
especificar

%
1911-12 70 48 9 11 - 9

n=46
1920 64 39 27 21 - 12
n=33
1930 57 41 16 - 5 16
n=44
1940 31 20 31 42 15 4
n=55
1950 19 23 29 40 20 10
n=62c

1960 16 13 41 46 24 5
n=63c

Fuente: Compilación de la autora del RPCQ, SEB, junio 2022.
a Incluye lotes urbanos, parcelas agrícolas, fundos y haciendas. 
b Incluye dinero en efectivo, ahorros en cuentas bancarias, acciones y préstamos a terceros. 
c  El “n” para estos años es una muestra aleatoria del 66 % y 50 %, respectivamente, por el gran número de casos; para 
lo otros, representa el total de mujeres que hicieron una inscripción en ese año.



Hacia la autonomía económica de la mujer casada

149

Como demuestra la tabla 5.2, hasta la década de 1930, la forma principal en 
que las mujeres casadas adquirieron sus bienes fue por herencia o donación. 
Algunas reportaron que habían adquirido sus bienes en la liquidación de la 
sociedad conyugal al enviudar, y que aquellos representaban los gananciales 
de su primer matrimonio. Lo más llamativo es el incremento en el porcentaje 
de mujeres que reportaron bienes inscritos comprados como producto de su 
propio trabajo o negocio; del 5 % o menos en las décadas iniciales estas cifras 
llegaron al 20 % en 1940 y subió al 27 % en 1950 y al 44 % en 1960.31

Un punto cuestionable en la escasa bibliografía que menciona la Ley 
de Emancipación Económica es si solamente benefició a las mujeres de la 
élite. La investigadora Raquel Rodas Morales (2009, 105), por ejemplo, 
considera que solamente las mujeres “con una fortuna” fueron las benefi-
ciadas. Al contrario, la información sobre el valor de los bienes excluidos 
en el Registro sugiere que mujeres procedentes de todas las clases sociales se 
beneficiaron, aunque la mayoría era de la clase media y media alta.

En los años iniciales de vigencia de la ley, 1911 y 1912, cuando 46 
mujeres inscribieron sus bienes, solamente cuatro (el 8,7 %) reportaron 
su valor total. Para fines del impuesto, los funcionarios entonces tenían 
que estimar la categoría del valor del bien o bienes en una escala que iba 

31 Para comparación, en el Censo de Población de 1950 la tasa de participación económica 
de las mujeres del cantón Quito fue de 22,2 % (Ministerio de Economía 1960, 180).

Tabla 5.2. Forma de adquisición del bien excluido y porcentaje
de mujeres que mencionaron cada forma

Año
Herencia o donación

%

Gananciales del primer 
matrimonio 

%

Por trabajo propio o 
negocio

%
1911-12 54 9 2

1920 76 3 3
1930 45 2 5
1940 35 2 20
1950 32 8 27
1960 25 - 44

Fuente: Compilación de la autora del Registro de la Propiedad del Cantón Quito, Subserie Exclusión de Bienes, 
junio de 2022.



Capítulo 5

150

del 1 al 8. Según mi entrevista con el funcionario con más conocimiento 
sobre este archivo especial, generalmente asignaban la categoría para estos 
propósitos con base en la localización de la propiedad, pero también según 
la apariencia y apellido de la persona. En 1911 y 1912, estimaron que el 
valor de la mayoría, el 89,1 % de las inscripciones, era de la categoría 4, lo 
que probablemente correspondía a la clase media; solo dos inscripciones se 
asignaron a la más baja, la categoría 1 y otros dos a la categoría 8.

Para dar unos ejemplos del contenido de este rango, en 1912 Melchora 
Santamaría de Ruiz excluyó una casa y un terreno adjunto en Conocoto 
que heredó de sus padres y se valorizó en 200 sucres;32 entró en la categoría 
1, pagando un impuesto de 0,20 sucres. La inscripción más valiosa, por la 
que se pagó un impuesto de 405,80 sucres y estuvo en la categoría 8, fue 
hecha por Luz María Freile de Zaldumbide,33 por una casa en El Sagrario 
y la hacienda San José en Cayambe y, en la primera inscripción, también 
la mitad de otra casa en la misma parroquia; además, la mitad del valor de 
terrenos en Santa Prisca y Guápulo; y 40 000 sucres en efectivo y alhajas 
que heredó de varios parientes. Aunque su marido la acompañó cuando 
hizo esta inscripción inicial, parece que había incluido algunos bienes so-
ciales y no se había tomado en cuenta lo invertido del capital social en 
renovaciones ni tampoco las deudas pendientes, porque regresaron unos 
meses después para reformar la inscripción y ella quedó con una deuda de 
27 800 sucres a la sociedad conyugal por su casa remodelada en El Sagrario 
y la hacienda San José.

En la tabla 5.3 presentamos, para los años en consideración, el por-
centaje de mujeres que reportó el valor de los bienes excluidos y el rango 
y valor promedio y mediano de estas inscripciones. Lo más llamativo es el 
amplio rango de valores reportados: siempre hubo inscripciones de valores 
muy modestos al lado de otros excepcionalmente altos. Como se espera-
ría con rangos tan dispersos, el valor promedio siempre superó el valor 

32 RPCQ, SEB, insc. 1, categoría 1, 7 agosto 1912. Hasta 1928 las inscripciones en el Re-
gistro de la Propiedad se numeraban por “clase” o categoría de valor. Después de ese año la 
numeración es continua, por año.
33 RPCQ, SEB, insc. 1, categoría 8, 17 de junio de 1912; reforma, insc. 27, categoría 4, 12 
de octubre de 1912.



Hacia la autonomía económica de la mujer casada

151

mediano. Dado que los valores están a precios en la moneda de la época, 
también reflejan la fuerte inflación que se experimentó desde fines de los 
años 30 hasta 1960. De este análisis se puede concluir que entre las que se 
acogieron a la ley se incluía a mujeres relativamente pobres junto a mujeres 
ricas, pero que la gran mayoría fueron de clase media o media alta.

Vale la pena mencionar que durante los años iniciales de la vigencia de 
la ley hubo otros casos, además del de Luz María Freile, que evidencian 
exclusiones hechas por mujeres de su mitad de los bienes sociales, algo 
que no estaba dentro de los parámetros de la ley de 1911. Por ejemplo, en 
1912, Juana Cruz de Molina inscribió su exclusión de media casa en El 
Salvador y medio fundo en Guayllabamba “que me corresponden como 
fueron comprados durante la sociedad conyugal y con dinero mío y de 
él”.34 Su marido, Rafael Molina, la acompañó, por lo cual parece que la 
pareja estaba de acuerdo en solicitar la total separación de bienes, lo que 
legalmente no era posible por esta vía. De todos modos, así quedó inscrito 
en el Registro de la Propiedad.35

34 RPCQ, SEB, insc. 3, clase 4.ª, 28 de febrero de 1912.
35 Una vez que la ley se entendió mejor desapareció este tipo de casos.

Tabla 5.3. Cuantía total de los bienes excluidos (en sucres, moneda de la época)

Año y número 
de mujeres

Porcentaje que 
reportaron 

valor
Rango de valores Valor promedio Valor mediano

1911-1912 8,7 200 a 20 000 5175 250
n=46
1920 78,8 100 a 30 000 3605 1250
n=33
1930 36,4 100 a 30 000 3262 1097
n=44
1940 87,3 150 a 75 000 16 835 6400
n=55
1950 87,1 400 a 245 545 16 235 8500
n=62
1960 95,2 1000 a 1 500 000 77 485 19 000
n=63

Fuente: Compilación de la autora del RPCQ, SEB, junio de 2022.



Capítulo 5

152

También hubo bastante confusión sobre lo que constituían las propie-
dades de la mujer y los bienes sociales (o gananciales) pertenecientes a la 
sociedad conyugal, especialmente cuando algunos de los primeros se ven-
dían y después se mezclaban capitales de ella y de la sociedad conyugal en 
compras siguientes. Esto fue motivo de numerosos juicios, como Enrique 
Avellán Ferres (1940) resaltó en su tesis doctoral de jurisprudencia.

Hubo indicaciones de que algunos hombres no estaban muy conformes 
con la Ley de Emancipación Económica. Aunque no era un requisito legal 
obtener el permiso del marido para que la mujer hiciera la exclusión de bie-
nes, tenía que ser notificado por el notario el hecho de que no estuviera pre-
sente. Encontramos varios casos en el archivo donde la mujer había inscrito 
su exclusión de bienes sin que su marido la acompañara y después tuvo que 
regresar al registro para anular la inscripción por la inconformidad de él.

Tal fue el caso de Manuela Shimtasi, quien en diciembre de 1929 ins-
cribió una casa y un lote en Sangolquí que heredó de sus padres, por un 
valor total de 400 sucres.36 Ella regresó al registro a las pocas semanas para 
rescindir esta exclusión dado que la hizo “sin comprender los efectos que 
podrían tener en su hogar”, y ahora, “conociendo el error en que he in-
currido, puesto que no tenía razón de desconfiar de la honradez de mi 
marido”, quería que las cosas quedaran como antes.

Seguramente para minimizar los posibles conflictos en el hogar, la ten-
dencia a través del tiempo fue que una proporción creciente de las escritu-
ras o inscripciones se hicieran con el marido presente, lo cual se anotaba en 
el registro: 43% de casos en 1930 y 60% en 1940 y 1950.

Avances y retrocesos en los derechos
de propiedad de las mujeres

Durante el período de gobierno civil-militar que duró de 1935 a 1938 
hubo varios avances importantes y también un retroceso en los derechos de 
propiedad de la mujer casada. Entre los avances estuvo la llamada “ley de 

36 RPCQ, SEB, insc. 39, 19 de diciembre de 1929; insc. 1, 8 de enero de 1930.



Hacia la autonomía económica de la mujer casada

153

doble firma”, según el Decreto Supremo 279 de 1936, promulgado por el 
presidente Federico Páez. Este decreto dispuso que la venta o hipoteca de 
cualquier bien inmueble adquirido durante el matrimonio debería ir acom-
pañado con la firma de la esposa, demostrando su consentimiento, e igual 
respecto de cualquier préstamo tomado a favor de la sociedad conyugal.

Este decreto fortaleció los derechos de propiedad de la mujer casada al 
darle voz y el derecho de enjuiciar al marido si él vendiera alguna propie-
dad sin su consentimiento. Fue una medida particularmente importante 
para el numeroso grupo de mujeres casadas que no tenían una propiedad 
individual ni salarios para excluir y, por lo tanto, no se podían beneficiar 
de la ley de 1911. Esto se dirigía justo a una de las críticas sobre las reglas 
de la sociedad conyugal que había hecho Zoila Ugarte de Landívar en su 
artículo en La Prensa, acerca de que el marido podría hacer cualquier cosa 
con los bienes sociales y la mujer ni podía reclamar. En esa década, varios 
juristas, como José María Suárez (1913) y Francisco Pérez Borja (1913) 
también habían recomendado la reforma.

Varias de las feministas de los años 20 y 30 del siglo XX denunciaron 
las limitaciones que la potestad marital imponía a la mujer y reclamaron 
iguales derechos civiles, pero no encontramos mención específica de lo 
problemático que era que el marido pudiese hacer cualquier cosa que 
quisiese con los bienes sociales (Vásconez Cuvi 1925; Martínez Macias 
[1933] 2006; Estrada Ayala de Ramírez Pérez [1934] 2006). Como el 
decreto de la “doble firma” se promulgó con anterioridad a la formación 
de la Alianza Femenina Ecuatoriana, no podemos atribuir este logro al 
movimiento feminista.

El decreto fue parte del paquete de reformas progresistas realizadas 
en el primer período del gobierno de Páez, cuando cinco de sus siete 
ministros eran socialistas. El decreto incluyó una reforma que facilitaba 
el divorcio y medidas que fortalecían los derechos de hijos ilegítimos y de 
los trabajadores organizados; además se fundó el sistema nacional de se-
guridad social (Vega Ugalde 1987, 28-29). La “ley de doble firma” parece 
haber sido iniciativa del ministro de Justicia, el liberal Aurelio Armando 
Bayas, quien era miembro de la Academia de Abogados y solicitó la aseso-
ría de estos juristas en redactar varios de los decretos que se promulgaron 



Capítulo 5

154

durante el gobierno civil-militar (Balarezo 1937). Aunque el Código Civil 
argentino de 1869 había prescrito el mutuo acuerdo para donar bienes so-
ciales, y el requisito de requerirlo para enajenarlos había estado en discu-
sión en otros países, Ecuador fue el primer país sudamericano en adoptar 
esta reforma (Deere, de próxima aparición). Con mirada retrospectiva, 
Zoila Rendón de Mosquera ([1948] 2006) mencionó este decreto como 
un ejemplo de cuánto las ideas habían progresado desde la Ley de Eman-
cipación Económica de 1911.

Algunos aspectos del primer Código del Trabajo y del nuevo sistema 
de Previsión Social también fortalecieron los derechos de propiedad de 
las mujeres trabajadoras. El Código del Trabajo de 1938 especificó que las 
mujeres casadas tenían la capacidad legal para firmar contratos de traba-
jo y para ejercer sus derechos y obligaciones, incluyendo poder entrar en 
juicios relacionados con estos.37 Para propósitos de las Cajas de Previsión 
se consideró que las mujeres casadas eran “libres administradores de sus 
bienes en lo relativo a sus imposiciones, a la percepción de beneficios y a 
los actos y contratos que celebren” (Ley del Instituto Nacional de Previsión 
y de las Cajas de Previsión [1935] 1942, art. 90). Estas medidas llevaron a 
la abogada Mercedes Herrera García (1956, 104) a concluir que “la mujer 
trabajadora dispone libremente del producto de su trabajo”. Es decir, para 
poder administrar su jornal o salario y adquirir bienes, ya no tenía que 
respaldarse en la ley de 1911, declarándolo en una escritura notariada.

En cambio, durante la junta liderada por el General Alberto Enríquez 
Gallo, que también es considerada relativamente progresista (Vega Ugalde 
1987), se realizó la reforma del Código de Procedimiento Civil de 1938, 
la cual incluyó un cambio en el reglamento de la ley de 1911 que la hizo 
menos favorable a la mujer. Se estipuló que, si la mujer excluía sus bienes 
de la sociedad conyugal, el marido tendría el derecho de demandar la total 
separación de bienes y la liquidación de la sociedad conyugal. Por lo tanto, 
en ese caso ella perdería el derecho de beneficiarse de los gananciales gene-
rados sobre el capital del marido y el esfuerzo conjunto.

37 El Código del Trabajo (1938, art. 32, 3a) incluye los artículos que modifican el Código 
Civil. Este se redactó durante la junta de gobierno liderada por Páez, aunque no se promul-
gó hasta la segunda junta.



Hacia la autonomía económica de la mujer casada

155

Esta idea de darle un recurso al marido si la mujer excluyera sus bienes, 
ya había sido planteada por el autor principal de la ley de 1911, el senador 
Víctor Manuel Peñaherrera (1922, 40). Él intuyó que el privilegio que es-
taba dando a la mujer de excluir sus bienes de la sociedad conyugal podría 
verse como injusto en cuanto al marido, puesto que los gananciales a dividir 
se formarían solamente con base en su capital y no con el de los dos. Por 
lo tanto, en la propuesta inicial de la Comisión de Legislación del Senado 
que él presidió había una cláusula que daba derecho al marido de pedir la 
liquidación de la sociedad conyugal en caso de que no estuviera de acuerdo 
con la exclusión hecha por la mujer. Pero Peñaherrera nunca propuso esta 
cláusula durante el debate en el Senado, tal vez porque los liberales radicales 
estaban decididos a fortalecer la autonomía económica de la mujer.

Dicho cambio en el Código de Procedimiento Civil también fue ini-
ciativa de la Academia de Abogados. Resultó de una consulta que se les 
hizo sobre algunas inconsistencias entre el Código Civil y el Código de 
Procedimiento Civil en cuanto a la Ley de Emancipación Económica. Du-
rante el debate sobre el tema, varios de los abogados opinaron que esta ley 
era injusta con los hombres, pues sus salarios e ingresos pertenecían a la 
sociedad conyugal, de modo que, si la mujer hacía la exclusión de bienes, 
los suyos no lo eran (Academia de Abogados 1938a). Finalmente, el cam-
bio se aprobó con el argumento de que deberían ser fieles al pensamiento 
del senador Peñaherrera, y se incorporó a la versión final preparada por la 
Academia para el ministro de Gobierno (Academia de Abogados 1938b); 
entonces se incluyó en el decreto promulgado el siguiente año (Código de 
Procedimiento Civil 1938, art. 883).

Este cambio en el reglamento de la ley de 1911 aparentemente no di-
suadió a muchas mujeres de acogerse a ella. La figura 5.1 demuestra que 
de 1939 en adelante hubo un aumento significativo en el promedio anual 
de mujeres que excluían sus propiedades, aun en condiciones más riesgosas 
de perder acceso a los gananciales generados por su marido. Su impacto 
más bien fue el generar más juicios entre parejas en los juzgados de Quito.

Investigué los juicios relacionados con la separación de bienes en dos 
de los cuatro juzgados civiles de Quito, y encontré que entre 1938 y 1954 
hubo un total de 50 juicios puestos por hombres o mujeres (tabla 5.4). La 



Capítulo 5

156

mayoría de estos (56 %) eran planteados por el marido pidiendo la sepa-
ración de bienes debido a que su mujer había pedido la exclusión de sus 
bienes de la sociedad conyugal para administrarlos ella misma. Los juicios 
puestos por mujeres se relacionaban con el derecho de larga trayectoria que 
ellas tenían de pedir la separación de bienes por la mala administración de 
sus bienes o de los bienes sociales por parte del marido.

Asumiendo que la incidencia de los juicios puestos por hombres fuera 
similar en los cuatro juzgados, estimamos que el 3,9 % de las inscripciones 
de exclusión hechas por las mujeres resultaron en demandas por separa-
ción de bienes, según lo dispuesto en el Código de Procedimiento Civil de 
1938. Es decir, estos reclamos no fueron muy comunes.

De las 28 causas examinadas, en dos el marido insistió en que su mujer 
había excluido bienes sociales y no bienes propios. El caso exitoso lo ganó 
Manuel Echeverría en 1942 contra su esposa, Hortensia Bastidas de Eche-
verría. Ella había excluido de la sociedad conyugal un lote con una media-
gua en Santa Bárbara, muebles, joyas y el valor de varios préstamos a terce-
ros que sumaban más de18 000 sucres, declarando que “por mi trabajo y 
por mi industria personal y teniendo como capital e iniciación económica 

Tabla 5.4. Juicios de hombres y mujeres contra su pareja pidiendo
la separación de bienes, por tipo y resultado, de 1938 a 1954 

Tipo de causa
Concluido 
a favor del 

demandante
Retirado Negado Incompleto Total

De hombres, después 
que la mujer pidió la 
exclusión de bienes

22 2 0 4 28

78,6 % 7,1 % - 14,3 % 100 %
De mujeres, por mal 
administración del 
marido

4 7 1 10 22

18,2 % 31,8 % 4,5 % 45,5 % 100 %
Total, juicios de 
separación 26 9 1 14 50

52 % 17 % 2 % 28 % 100 %

Fuente: Compilación de la autora del AGFJ, Primero y Segundo Juzgados Civiles, octubre y noviembre 2019 y 
junio de 2022.



Hacia la autonomía económica de la mujer casada

157

un cofre de alhajas obtenido por herencia de mis padres […] adquirí varios 
bienes e inmuebles que me pertenecen de manera exclusiva y en los cuales 
mi marido Sr. Manuel Echeverría no tiene ninguna participación”.38

En su reclamo, Manuel insistió en que todo lo que ella declaró era fal-
so, que ninguno había traído nada al matrimonio, que ella nunca heredó 
tal cofre de alhajas, y que todo lo que tenían lo adquirieron por esfuerzo 
conjunto durante el matrimonio y le pertenecía a la sociedad conyugal. 
Durante la audiencia de conciliación se conoció que Manuel había pedido 
el divorcio, y él alegó que por eso Hortensia estaba actuando de mala fe. 
Como ella no tenía pruebas sobre la adquisición de los bienes en disputa, y 
él sí las tuvo, el juez acepto la oposición de Manuel a la exclusión, diciendo 
que todos los bienes en disputa eran bienes sociales, que pertenecían a los 
dos; declaró la separación de bienes y liquidación de la sociedad conyugal. 
Inconforme, en 1944 Hortensia apeló esta sentencia ante la Corte Supre-
ma, la cual en 1946 confirmó el dictamen del Segundo Juzgado.

En la mayoría de las causas los maridos aceptaban la exclusión econó-
mica de su mujer, pero luego, respaldándose en el cambio de reglamen-
to, pidieron la separación de bienes. La motivación de algunos la resume 
el sentimiento expresado por Wilfredo Gallegos Páez en la demanda que 
puso en 1943 contra su mujer, Aída María Fierro de Gallegos: “No es po-
sible que continúe una sociedad conyugal en la cual yo sería el único socio 
de ganancias y pérdidas y mi mujer solo las ganancias, sin aporte alguno”.39 
Wilfredo, obviamente, se estaba olvidando de las contribuciones no mo-
netarias de su esposa, por ejemplo, su trabajo doméstico y de cuidado y los 
ahorros que podían resultar de su buen manejo del hogar.

Hay también situaciones en que al parecer el marido quiere castigar 
a la mujer por haber ejercido su derecho de exclusión. Tal es el caso de 
Beatriz Barona de Arcos y Alfonso Arcos Proaño.40 En noviembre 1951, 

38 Archivo General de la Función Judicial (AGFJ), Segundo Juzgado Civil, 1942, causa 9. 
El otro juicio, donde el marido reclamó la exclusión de bienes, fue diferente porque él no 
quería la separación de bienes como reparo, sino que los bienes de ella siguieran en la socie-
dad conyugal bajo su control; AGFJ, Primer Juzgado Civil, 1950, causa 82 (incompleta).
39 AGFJ, Primer Juzgado, 1943, causa 502.
40 AGFJ, Segundo Juzgado, 1952, causa 29.



Capítulo 5

158

ella, sin avisar a su marido, hizo la exclusión de una mesa velador antigua 
valorizada en 1200 sucres; poco después, él la demandó por la separación 
de bienes. En la audiencia de reconciliación, Beatriz, quien era ama de 
casa, parecía sorprendida de que él quisiese liquidar la sociedad conyugal 
después de vivir armoniosamente durante tantos años; pero tampoco indi-
caba por qué quiso excluir este bien de la sociedad conyugal. En el plan de 
liquidación presentado al juez por los abogados, los gananciales a dividir 
sumaban 345 000 sucres, más 42 513 en deudas, lo que evidenciaba que 
eran una pareja de clase alta.

En contraste con este caso, en varios de los juicios relacionados con la 
exclusión de bienes, las mujeres eran económicamente activas, manejaban 
un negocio independientemente del marido, y parece que la pareja prefería 
el régimen de separación de bienes.41 En estos casos, la liquidación de la so-
ciedad conyugal se hacía amigablemente, sin mayor disputa. También, en-
contramos casos en los cuales, ante el escenario de una ruptura, las parejas 
decidieron plantear este tipo de juicio en lugar de perseguir un divorcio.42 
Esto, posiblemente, se debe a que el divorcio conllevaba un proceso social 
y moral de condena, sobre todo si la mujer era muy católica. De todos 
modos, los juicios más frecuentes en los archivos fueron los de divorcio; 
para el período de 1936 a 1954 enumeramos 1648 en esos dos juzgados.

En cuanto a los juicios puestos por mujeres, los que nunca fueron co-
munes (Suárez 1913), seguramente disminuyeron después de la ley de 
1911 y especialmente después de la ley de “doble firma” de 1936 donde su 
consentimiento se hizo necesario para que el marido pudiese vender algún 
bien social. Encontramos solamente 22 juicios para este período. Este con-
tinuó siendo un recurso relevante para amas de casa que no tenían ninguna 
propiedad ni ingresos propios y percibían que los bienes sociales estaban 
desapareciendo. Al poner la demanda podían pedir al juez que embargara 
o secuestrara estos bienes para prevenir que el marido los vendiera.

41 Por ejemplo, ver el caso de Blanca Rousseau de Deusdeles quien administraba su 
bar-restaurante (Primer Juzgado, 1951, causa 196); de Ginsela Tolcziner de Neuslataedtler, 
la dueña de una tienda de modas de mujeres (Segundo Juzgado, 1946, causa 600); y de la 
hacendada Isabel María Escudero de Gangotena (Primer Juzgado, 1946, causa 487).
42 Ver AGFJ, Segundo Juzgado, 1939, causa 307.



Hacia la autonomía económica de la mujer casada

159

En varios casos la mujer presentía que su esposo tenía la intención de 
divorciarse y sospechaba que estaba vendiendo propiedades ocultamente 
para disminuir la totalidad de bienes sociales. Así lo afirmó Josefina Pérez, 
en 1946, en su juicio por separación de bienes contra su marido, José Igna-
cio Rueda, mecánico.43 Ella dijo que primero la engañó haciéndole firmar 
unos papeles que no entendía y resultaron ser para la venta de una casa que 
habían comprado durante el matrimonio, demostrando cómo un marido 
podía burlarse de la ley de “doble firma”. El año siguiente, José hizo una 
venta ficticia de su taller de mecánica a su hermano. Al darse cuenta, Jose-
fina demandó el divorcio a causa de maltratos, injurias graves y conducta 
hostil, y por alimentos para ella y sus ocho hijos menores. Como tenía 
temor de que continuara vendiendo propiedades, pidió la separación de 
bienes y que el juez pusiera un embargo sobre la casa donde vivían y varias 
otras propiedades. De repente, José falleció y Josefina retiró su demanda.

Detrás de la demanda por separación de bienes debido a la mala admi-
nistración del marido muchas veces estaban la infidelidad, el abandono, 
el alcoholismo.44 Las razones que motivaron varios de estos casos son si-
milares a los juicios de divorcio, pero parece que ellas tenían esperanza de 
lograr una reconciliación. Como demuestra la tabla 5.4, un buen número 
de causas se retiraron porque la pareja llegó a un acuerdo (32 %) o simple-
mente quedaron incompletas (45,5 %). Esto nos sugiere que las mujeres se 
respaldaban en la ley en estos casos más que nada para aumentar su poder 
de negociación con el objetivo de cambiar el comportamiento del marido.

Conclusiones

El fortalecimiento de los derechos de propiedad de las mujeres casadas du-
rante la primera mitad del siglo XX se realizó en dos momentos políticos 
muy diferentes, durante el auge de la Revolución Liberal y en el gobierno 
civil-militar de la segunda mitad de la década de 1930.

43 Ver AGFJ, Primer Juzgado, 1946, causa 34.
44 Para un ejemplo, ver AGFJ, Primer Juzgado, 1939, causa 140.



Capítulo 5

160

La Ley de Emancipación Económica de la Mujer Casada de 1911 se 
originó en la acogida que tuvieron las ideas liberales entre los juristas y 
políticos ecuatorianos de comienzos de siglo, pero como se ha demostrado, 
su contenido fue bastante original, es decir sin que las reformas de ningún 
otro país se tomaran como modelo. Lo llamativo es que esta ley se dio antes 
de que en Ecuador se desarrollaran grupos de mujeres organizadas deman-
dando iguales derechos civiles. De todos modos, la voz de una mujer, la 
escritora Zoila Ugarte de Landívar, podría haber tenido alguna influencia 
en el debate y en la concientización paulatina de las mujeres sobre la im-
portancia de la autonomía económica, factor que después se impulsó con 
la fundación de la AFE.

El contenido de la ley de 1911 reflejó un compromiso entre los legisla-
dores que querían dar a la mujer casada su máxima autonomía económica 
—cambiando el régimen matrimonial de la sociedad conyugal al de sepa-
ración de bienes— y los que estaban dispuestos a fortalecer sus derechos de 
propiedad pero dentro de los límites de la potestad marital, manteniendo 
la jefatura masculina. Entre lo más interesante del debate que se produjo 
en el Senado estuvo la defensa de la sociedad conyugal en términos de 
reconocer el derecho de las mujeres a los gananciales por su contribución 
a través de su trabajo doméstico y de cuidado. El argumento del senador 
Víctor Manuel Peñaherrera, quien podría haber sido influido por los escri-
tos de Zoila Ugarte, anticipó por décadas lo que sería una de las grandes 
preocupaciones de la segunda ola del feminismo, el reconocimiento del 
trabajo de las amas de casa.

La ley de 1911 fue radical pero también limitada. Fue radical en cuan-
to dio a la mujer casada privilegios dentro del matrimonio que no tenía 
el marido, la posibilidad de excluir sus bienes e ingresos de la sociedad 
conyugal para administrarlos independientemente y de gozar de los ga-
nanciales de su propia administración sin tener que compartirlos. Fue li-
mitada, en que solamente benefició a las mujeres propietarias de bienes o 
que ganaban un salario, de manera que si las mujeres no tomaban alguna 
acción —haciendo una escritura pública e inscribiéndola en el Registro de 
la Propiedad— las reglas seguían igual que antes, con el marido como el 
único administrador de los bienes de la esposa y de la sociedad conyugal. 



Hacia la autonomía económica de la mujer casada

161

Además, aunque la potestad marital se flexibilizó en cuanto a los bienes de 
la mujer, siguió vigente el poder del marido sobre ella y su posición como 
único jefe del hogar.

Vislumbrar si las mujeres se acogieron a esta ley fue una de las princi-
pales inquietudes que motivaron esta investigación de archivo. Dado lo 
restringido que fue ser propietaria de bienes raíces, y las restricciones so-
cioeconómicas sobre la participación laboral de la mujer en las primeras 
décadas del siglo, un porcentaje razonable de las mujeres casadas de Quito 
aprovechó la ley para excluir sus bienes y manejarlos ellas mismas (un 2 % 
en 1920 y 4,3 % en 1950) inscribiéndolo en el Registro de la Propiedad. 
Consideramos que estas son estimaciones mínimas de la acogida de las 
mujeres a esta ley. Que el porcentaje de inscripciones se duplicara en estas 
décadas refleja justamente el incremento en la participación económica 
femenina que se dio a la par con las transformaciones estructurales del país, 
y también el impacto que tuvo la AFE en la conciencia femenina sobre la 
importancia de la autonomía económica de la mujer.

El segundo momento de fortalecimiento de los derechos de propiedad 
de las mujeres casadas se dio durante el período económico y políticamente 
turbulento que siguió a la Gran Depresión Mundial, cuando el país fue 
gobernado por una junta civil-militar de corte progresista. La ley de “doble 
firma”, que requirió el consentimiento de la mujer para que su marido 
pudiera enajenar algún bien social, potencialmente tuvo un mayor alcance 
que la ley de 1911, pues era aplicable a todos los matrimonios que tuviesen 
bienes sociales inmuebles, no solamente aquellos en que la esposa tuviera 
bienes o trabajara por un ingreso y donde solo declaraba en una escritura 
notariada que quería administrarlos. Además, el Código del Trabajo y la 
Ley de Seguridad Social ampliaron los derechos de todas las mujeres obre-
ras casadas en cuanto al manejo y disposición de su salario. Aunque la ley 
de la “doble firma” fue una iniciativa del Colegio de Abogados, respondía a 
una demanda feminista de larga trayectoria. Respecto a los avances para la 
mujer obrera, estos estaban entre las reivindicaciones de la AFE y eran par-
te del impulso detrás de la formación de esta organización (Salazar 2018).

La reforma del Código de Procedimiento Civil de 1938 que le dio al 
marido el derecho de pedir la disolución de la sociedad conyugal si la mujer 



Capítulo 5

162

hiciera la exclusión de bienes, se puede considerar un retroceso por lo que 
hizo tal acto más riesgoso para ellas. Con la separación de bienes ella podría 
administrar, además de los suyos, la mitad de los bienes sociales acumula-
dos hasta ese momento, pero entonces perdía acceso a los gananciales fu-
turos generados con base en el capital del marido. Esto la podía perjudicar, 
dado que los hombres tenían una tasa de participación laboral mayor y la 
brecha en los salarios les favorecía, por lo tanto, su mayor posibilidad de 
generar gananciales. Y en este caso, la contribución que la esposa hacía a la 
generación de gananciales a través de su trabajo doméstico y de cuidados 
no sería reconocido. De todos modos, si bien había maridos inconformes 
con la ley de 1911 por considerarla injusta, un pequeño porcentaje de 
maridos utilizó este recurso.

Finalmente, aunque Ecuador a comienzos del siglo XX fue el primer 
país sudamericano en fortalecer los derechos de propiedad de las mujeres 
casadas, ningún país tomó la Ley de Emancipación Económica de la Mujer 
Casada como modelo; este antecedente fue escasamente mencionado en 
los debates en otras naciones (Deere, de próxima aparición). El punto de 
referencia para los juristas y políticos y para las feministas más bien siguió 
siendo las reformas en los Estados Unidos y Europa, y después de 1926 la 
ley reformatoria del código civil de Argentina. Una razón podría ser que 
la reforma ecuatoriana inicial se viera como demasiado favorable para la 
mujer. Por estas razones, en Ecuador se abolió la ley de 1911 en 1970.45 En 
contraste, el principio de mutuo acuerdo de la ley de “doble firma” tuvo 
amplia acogida en otros países sudamericanos en las siguientes décadas.

Reconocimientos

La autora está muy agradecida con los directores y funcionarios del 
Registro de la Propiedad del Cantón Quito y del Archivo General de 
la Función Judicial, quienes facilitaron el trabajo de archivo. Varias 

45 Ver Maldonado Rennella (1973) y Romo Leroux de Morales (1975) sobre comó las 
reformas del Código Civil de 1970 fueron desfavorables para la mujer.



Hacia la autonomía económica de la mujer casada

163

colegas también la apoyaron en realizar esta investigación y en enrique-
cer su análisis, especialmente Susana Balarezo, María Cuvi, Ana María 
Goetschel, Gioconda Herrera, Mercedes Prieto y Silvia Vega.

Archivos 

AGFJ 	 Archivo General de la Función Judicial, Quito
ABFL	 Archivo-Biblioteca de la Función Legislativa, Quito
AHN	 Archivo Histórico Nacional 
APMU	 Archivo Personal de Myriam Landívar
RPCQ	 Registro de la Propiedad del Cantón Quito

Referencias

Academia de Abogados. 1938a. “Actas n.° 15 a 22 de 1937”. Revista Foren-
se 25 (127), 240-303.

— 1938b. “Acta n.° 30 de 1937”. Revista Forense 26 (128), 3-6.
Aristizábal, Miguel, ed. 1896. Somaten: Artículos escogidos de El Pichincha, 

primer diario radical publicado en Quito en 1895-1896. Quito: Impren-
ta el Pichincha. https://hdl.handle.net/2027/txu.059173023647592

Avellán Férres, Enrique. 1940. “Comentarios a la Ley de Emancipación 
Económica de la Mujer Casada”. Tesis de licenciatura, Universidad 
Central del Ecuador.

Ayala Mora, Enrique. 1988. “De la revolución alfarista al régimen oligár-
quico liberal (1895-1925)”. En Nueva historia del Ecuador, v. 9, editado 
por Enrique Ayala Mora, 121-66. Quito: Corporación Editora Nacional.

— 1994. Historia de la Revolución Liberal Ecuatoriana. Quito: Corpora-
ción Editora Nacional.

Balarezo, Manuel R. 1937. “Informe presentado por el Sr. Presidente de 
la Academia de Abogados, Dr. Manuel R. Balarezo, a la Junta General 
del Colegio de Abogados, diciembre 19 de 1936”. Revista Forense 24 
(122), 91-95.



Capítulo 5

164

Clark, A. Kim. 2012. Gender, State and Medicine in Highland Ecuador. 
Modernizing Women, Modernizing the State, 1895-1950. Pittsburgh: 
University of Pittsburgh Press.

De Paula Soria, Francisco. (1909) 1912. “Feminismo. La redención do-
méstica, civil y política de la mujer ecuatoriana”. En Ideales. Retazos de 
mi labor periodística, 1-6. Quito: Casa Ed. de J. I. Galvez.
https://hdl.handle.net/2027/uiug.30112048998733.

Deere, Carmen Diana. De próxima aparición. First-Wave Feminism 
and Married Women’s Property Rights in South America. Nueva York: 
Routledge. 

Deere, Carmen Diana, y Magdalena León. 2005. “Liberalism and Married 
Women’s Property Rights in Nineteenth Century Latin America”. His-
panic American Historical Review 85 (4): 627-678.
https://doi.org/10.1215/00182168-85-4-627 

Estrada Ayala de Ramírez Pérez, Aurora. (1934) 2006. “La mujer trabaja-
dora en la vida social”. En Orígenes del feminismo en el Ecuador. Anto-
logía, editado por Ana María Goetschel, 343-352. Quito: CONAMU 
/ FLACSO Ecuador / Comisión de Género y Equidad Social del 
MDMQ / Secretaría de Desarrollo y Equidad Social del MDMQ / 
UNIFEM.

Goetschel, Ana María. 2006. Estudio introductorio a Orígenes del feminis-
mo en el Ecuador. Antología, editado por Ana María Goetschel, 13-56. 
Quito: CONAMU / FLACSO Ecuador / Comisión de Género y Equi-
dad Social del MDMQ / Secretaría de Desarrollo y Equidad Social del 
MDMQ / UNIFEM.

— 2010. “Las paradojas del liberalismo y las mujeres. Coyuntura 
1907-1909”. En Celebraciones centenarias y negociaciones por la nación 
ecuatoriana, editado por Valeria Coronel y Mercedes Prieto, 209-40. 
Quito: FLACSO Ecuador.

Herrera García, Mercedes. 1956. “Situación legal, política y social de la 
mujer en el Ecuador”. Revista Forense 5 (época II), 100-109.

Maldonado Rennella, Jorge. 1973. El código Civil del Ecuador y las reformas 
de 1970. Un retroceso en la historia jurídica del país. Guayaquil: Univer-
sidad de Guayaquil.



Hacia la autonomía económica de la mujer casada

165

Martínez Macías, María Esther. (1933) 2006. “El problema feminista en 
el Ecuador”. En Orígenes del feminismo en el Ecuador. Antología, editado 
por Ana María Goetschel, 115-120. Quito: CONAMU / FLACSO 
Ecuador / Comisión de Género y Equidad Social del MDMQ / Secre-
taría de Desarrollo y Equidad Social del MDMQ / UNIFEM.

Ministerio de Economía. 1960. Primer Censo de Población del Ecuador 
1950. Resumen de Características. Quito: Taller Graf. de la Dirección 
General de Estadística y Censos.

Moreno Aguilera, Rosa María. 1945. “Mensaje de la Mujer Ecuatoriana. 
Habla nuestra Presidenta”. Agitación Femenina (Tunja, Colombia) 4, 4 
y 28. https://repositorio.unal.edu.co/handle/unal/49862

Moscoso, Martha. 1996. “Discurso religioso y discurso liberal. Mujeres 
sumisas”. En Y el amor no era todo… Mujeres, imágenes y conflictos, edi-
tado por Martha Moscoso, 22-57. Quito: Abya-Yala / DGIS Holanda.

O’Connor, Erin. 2007. Gender, Indian, Nation. The Contradictions of Ma-
king Ecuador, 1830-1925. Tucson: University of Arizona Press.

Peñaherrera, Víctor M. 1922. La mujer casada ante el derecho civil ecuato-
riano. Quito: Imprenta Nacional. http://hdl.handle.net/10469/12512.

Pérez Borja, Francisco. 1913. “Estudio de la Ley de Emancipación Eco-
nómica de la Mujer Casada”. Revista de la Sociedad Jurídico-Literaria 1 
(3-4), 123-32, 235-42.

Plaza, Leonidas. 1908. “Mensaje del Presidente de la República al Congre-
so Nacional”. En Recopilación de mensajes dirigidos por los presidentes…
desde el año 1819 hasta nuestros días, vol. 5, 1900-1906, editado por 
Alejandro Noboa, 264-351. Guayaquil: Imprenta de El Tiempo.
https://hdl.handle.net/2027/njp.32101060837042.

Prieto, Mercedes, y Ana María Goetschel. 2007. “El sufragio femenino en 
Ecuador 1884-1940”. En Mujeres y escenarios ciudadanos, editado por 
Mercedes Prieto, 299-330. Quito: FLACSO Ecuador.

Rendón de Mosquera, Zoila. 1923. La mujer en el hogar y en la sociedad. 
Quito: Talleres Tipográficos Nacionales.
https://hdl.handle.net/2027/inu.30000109012702.



Capítulo 5

166

Rendón de Mosquera, Zoila. (1948) 2006. “La mujer en los diversos or-
ganismos humanos”. En Orígenes del feminismo en el Ecuador. Antolo-
gía, editado por Ana María Goetschel, 103-109. Quito: CONAMU / 
FLACSO Ecuador / Comisión de Género y Equidad Social del MDMQ 
/ Secretaría de Desarrollo y Equidad Social del MDMQ / UNIFEM.

Rodas Morales, Raquel. 2009. “De los inicios de la República a la Revolu-
ción Juliana”. En Historia del voto femenino en el Ecuador, editado por 
Raquel Rodas Morales, 18-134. Quito: Consejo Nacional de Mujeres.

— 2011. Zoila Ugarte de Landívar. Patriota y republicana, heroína ejemplar 
del feminismo. 2.ª ed. Quito: Comisión de Transición.

Romo Leroux de Morales, Ketty. 1975. Situación jurídica y social de la 
mujer en el Ecuador. Guayaquil: Universidad de Guayaquil.

Salazar Cortez, Tatiana Alejandra. 2018. “Una lectura a la versátil mili-
tancia de la Alianza Femenina Ecuatoriana, 1938-1950”. Trashumante. 
Revista Americana de Historia Social 11: 164-186.
https://doi.org/10.17533/udea.trahs.n11a08 

Sinardet, Emmanuelle. 1998. “La mujer en el proyecto nacional de la revo-
lución liberal ecuatoriana (1895-1925)”. En Coloquio de Historia Canaria 
Americana, editado por Casa de Colón, vol. 13, 1441-57. Las Palmas: Cabil-
do de Gran Canaria. https://hdl.handle.net/20.500.12285/coloquios/1113 

Suárez M., José María. 1913. “Algo acerca de la condición jurídica de la 
mujer casada”. Revista de la Sociedad Jurídica-Literaria 8, 65-102.

Terán C., Luciano. 1906. Censo de la Población de Quito de 1 de Mayo de 
1906. Informe del Director General de Estadística al Ministerio del 
Rango. Quito: Imp. El Comercio. Biblioteca Nacional del Ecuador Eu-
genio Espejo, http://repositorio.bne.gob.ec/handle/34000/241 

Urrutia, Francisco José. 1902. Estudios de legislación y de derecho civil. La 
autoridad marital. V. 1. Quito: Librería Americana.
https://hdl.handle.net/2027/inu.30000109044507

Vásconez Cuvi, Victoria. 1925. Actividades domésticas y sociales de la mujer. 
Quito: Talleres Tipográficos Nacionales.
https://hdl.handle.net/2027/txu.059173025332140

Vega Ugalde, Silvia. 1987. La Gloriosa. De la revolución del 28 de mayo de 
1944 a la contrarrevolución velasquista. Quito: El Conejo.



Hacia la autonomía económica de la mujer casada

167

Documentos legales y públicos

Agrégase varios incisos al Art. 8.° de la Ley de 3 de Octubre de 1911, que 
declara algunos derechos civiles de la mujer casada. 1912. Registro Ofi-
cial N.° 60, 13 de noviembre.

Código Civil de la República del Ecuador. 1889. 3.ª ed. Nueva York: Im-
prenta de Las Novedades.
https://hdl.handle.net/2027/hvd.32044058880030.

Código Civil de la República del Ecuador. 1930. 4th ed. Quito: Talleres 
Gráficos Nacionales. LLMC Digital. 

Código Civil de la República del Ecuador. 1950. 5.ª ed. Quito: Talleres 
Gráficos Nacionales.

Código de Procedimiento Civil. 1938. Quito: Imprenta del Ministerio de 
Gobierno. LLMC Digital. 

Código del Trabajo. 1938. Registro Oficial N.os 78 y 81, 14-17 de noviembre. 
Constitución Política de la República del Ecuador decretada por la Asam-

blea Nacional de 1906-1907. 1906. https://derechoecuador.com/cons-
titucion-politica-quito-22-de-diciembre-de-1906/ 

Decreto Supremo N.° 279. Reforma al Código Civil. 1936. Registro Ofi-
cial N.° 228, 1 de julio.

Ley de Emancipación Económica de la Mujer Casada. (1911) 1912. En 
Anuario de Legislación Ecuatoriana 1911. v. 10, 25-26. Quito: Impren-
ta y Encarnación Nacional. https://hdl.handle.net/2027/chi.67865801

Ley del Instituto Nacional de Previsión y de las Cajas de Previsión. (1935) 
1942. En Compilación de reformas al Código Civil, leyes y reglamentos 
conexos, editado por Julio T. Torres, 545-54. Quito: Talleres Gráficos 
del Ministerio de Gobierno. LLMC Digital.



168

Capítulo 6
La hegemonía de género
y la modernización de
los movimientos obreros, 1895-1938
Erin E. O’Connor

Las mujeres jugaron papeles importantes en el desarrollo de la organización 
laboral moderna en Ecuador entre 1895 y 1940; participaron activamente 
en las protestas laborales y representaron un porcentaje significativo de las 
trabajadoras de fábricas que iniciaron el movimiento laboral moderno. A 
pesar de sus contribuciones, las trabajadoras enfrentaron marginación en 
las organizaciones formales. Tanto en las sociedades artesanales como en 
los sindicatos era obvio identificar a los trabajadores como masculinos a 
finales de 1930. De igual manera, las historias de movimientos laborales 
de las décadas de 1980 y 1990 reconocieron la participación de las mujeres 
en hechos importantes, pero no integraron el género en sus análisis de 
las causas, transformaciones y limitaciones de las organizaciones iniciales. 
Con este trabajo se trata de entender mejor la marginalización de las muje-
res en el desarrollo de las organizaciones laborales modernas a través de un 
análisis de las normas de género desde 1895 hasta 1938.

Aunque historiadores e historiadoras que trabajan sobre movimientos 
laborales han prestado poca atención a las mujeres y el género, hay algunos 
estudios que proveen bases útiles en la historia de género y trabajo en Ecua-
dor. El estudio de Juan Maiguashca (1989) acerca de las clases subalternas 
en la década de 1930 demostró que tanto los trabajadores rurales como los 
de las fábricas urbanas rechazaron las actitudes paternalistas que habían ci-
mentado las relaciones tradicionales entre patrones y trabajadores. Si bien 
Maiguashca no abordó directamente la historia de las mujeres o el análisis 

https://doi.org/10.46546/2025-72foro-06



La hegemonía de género y la modernización de los movimientos obreros, 1895-1938

169

de género, su reconocimiento del paternalismo como una característica 
central de las relaciones de poder provee una base para desarrollar el análi-
sis de género y trabajo. Guillermo Bustos (1992) examinó más detallada-
mente a las mujeres y al género en una sección de su artículo sobre el Con-
greso Obrero de 1938 en Ambato. Bustos afirma que la participación de las 
mujeres en ese congreso reflejó tanto sus logros como sus experiencias de 
discriminación en la organización laboral. El libro de Eduardo Kingman 
Garcés (2008) sobre el desarrollo urbano en Quito complementa estos 
estudios, ya que presta especial atención a las formas en que el Estado mo-
dernizador reemplazó a los empleadores como patriarcas privados. No obs-
tante la importancia de estos estudios, hay vacíos en nuestra comprensión 
sobre género en la historia de la clase trabajadora. Maiguashca y Bustos no 
estudian con profundidad las discusiones de décadas anteriores a 1930, y 
no analizan detalladamente las normas de género. Sin embargo, Kingman 
Garcés tiene un sofisticado análisis de género en el proceso de moderniza-
ción, pero su trabajo no se centra en los movimientos laborales.

El desafío de incorporar a las mujeres y el análisis de género en la his-
toria laboral ha sido complejo. Como han indicado Paulo Drinot (2011) 
y Elizabeth Quay Hutchinson (2021), tanto los líderes sindicales como el 
Estado identificaron al “trabajador moderno” como un hombre urbano 
que trabajaba en el sector formal e ignoraron a la mayoría de los trabaja-
dores, especialmente los empleados domésticos y los trabajadores rurales 
o, en el mejor de los casos, solo ocasionalmente les consideraron con re-
gulaciones y reformas laborales.1 Los análisis marxistas de la historia la-
boral a menudo reforzaron la exclusión de las mujeres al distinguir entre 
el trabajo “productivo” (el trabajo que produce bienes a cambio de dine-
ro) y el trabajo “reproductivo” (el trabajo no remunerado que se realiza 
principalmente, aunque no exclusivamente, en el hogar). Sin embargo, las 
historiadoras feministas han demostrado que el trabajo reproductivo posi-
bilitaba la producción formal y que las mujeres a menudo experimentaban 
la “doble jornada” en la que realizaban tanto trabajo asalariado como no 

1  Como se analizará más adelante en este ensayo, Ecuador fue un caso inusual por el grado 
en que los líderes de izquierda (especialmente comunistas) incorporaron a los trabajadores 
indígenas rurales a su movimiento, en comparación con Perú o Chile; ver Becker (2008).



Capítulo 6

170

remunerado.2 Al examinar la marginación de las mujeres en la creación del 
movimiento obrero “moderno” en Ecuador, este ensayo explora la masculi-
nización de la designación de trabajador y reconoce que en realidad los tra-
bajadores eran tanto mujeres como hombres, tanto rurales como urbanos.

En vez de enfocarme en las contribuciones que las mujeres han realizado 
a la historia laboral, me baso en las teorías sociológicas de la hegemonía 
del género para facilitar mi análisis de mujeres, hombres y organizaciones 
laborales a principios del siglo XX en Ecuador. La hegemonía de la mascu-
linidad y feminidad no se refiere a los atributos y prácticas de los individuos 
o grupos, sino a las normas y características idealizadas según las cuales los 
hombres y las mujeres son comparados (Connell y Messerschmidt 2005, 
832). Los hombres de las razas y clases dominantes afirman que las cualida-
des masculinas idealizadas son propias, tales como fuerza física y virilidad, 
seguridad, porque son proveedores íntegros y esto les convierte en autori-
dades del hogar. La masculinidad hegemónica, entonces, justifica el poder 
de dominación de los hombres sobre las mujeres y refuerza las jerarquías de 
las clases sociales, raza y sexualidad entre los mismos hombres. Aunque los 
hombres de clases y razas subalternas podrían reforzar los aspectos de mas-
culinidad hegemónica, algunas veces desarrollan masculinidades alternati-
vas y localizadas para promover su propia autoestima con el objeto de en-
frentar la opresión o la exclusión (Connell y Messerschmidt 2005, 846-53).

A principios del siglo XX, en Ecuador, las masculinidades hegemónicas 
y alternativas se desarrollaron en el contexto de la modernización política y 
económica. En 1895, las “élites terratenientes tradicionales dominaron la 
política y la economía, y afirmaron la masculinidad hegemónica a través de 
sus roles como patriarcas de familias extensas que tenían trabajadores depen-
dientes” (Kingman Garcés 2008, 169). Los artesanos en busca de respetabi-
lidad reforzaron la masculinidad dominante en sus relaciones con sus pro-
pios trabajadores y en las asociaciones que establecieron. De 1895 a 1925, 
el gobierno liberal construyó un Estado laico que desafió (pero no derrocó) 
las estructuras tradicionales de poder, y estableció políticas que fomentaron 

2  Estos debates teóricos aparecen en varias obras académicas. Una sinopsis de estos argu-
mentos se encuentra en Boris (2019, 6-8).



La hegemonía de género y la modernización de los movimientos obreros, 1895-1938

171

la organización laboral. Surgieron nuevos ideales masculinos que hicieron 
hincapié en la ciudadanía, el individualismo y la familia nuclear pero que 
coexistían con la autoridad patriarcal tradicional en vez de reemplazarla. Las 
organizaciones laborales en este período se basaron en formas antiguas y nue-
vas de masculinidad hegemónica, y las adaptaron a sus propias agendas. En 
la década de 1930, la industrialización incipiente y el desarrollo urbano con-
dujeron a una fuerza laboral más diversa y al surgimiento de sectores de clase 
media más definidos, los cuales desafiaron aún más la hegemonía masculina 
tradicional y llevaron a la crisis del paternalismo, que identificó Maiguashca.

Para comprender la posición de las mujeres en la formación de orga-
nizaciones laborales modernas es necesario entender las hegemonías fe-
meninas. La socióloga Mimi Schippers (2007, 90-94) ha anotado que la 
masculinidad hegemónica siempre se define con respecto a la versión do-
minante de la feminidad. Sin embargo, la feminidad hegemónica debe 
siempre permanecer subordinada a la masculinidad hegemónica. Por ello, 
la primera se “limita a las relaciones de poder entre las mujeres” a través 
de las líneas de clase social y raza (Pyke y Johnson 2003, 50-51, citados en 
Schippers 2007, 88). En el Ecuador de principios del siglo XX, la femini-
dad hegemónica se refería a cualidades como la domesticidad, maternidad, 
moralidad y delicadeza física atribuidas a las mujeres blancas-mestizas de 
las clases sociales adineradas. En el siglo XIX, la feminidad dominante 
estaba asociada con la moralidad católica y las mujeres solo estaban relacio-
nadas con la nación de una manera indirecta. Durante el período liberal, la 
virtud y el honor todavía eran cualidades esenciales de la mujer idealizada, 
pero se suponía que las mujeres debían cambiar su lealtad de la iglesia 
católica a la nación laica y así servían como intermediarias entre las esferas 
pública y privada.3 En la década de 1930, el sistema de bienestar social es-
taba suficientemente desarrollado como para que la feminidad hegemónica 
también incluyera el manejo científico e higiénico del hogar. La feminidad 
hegemónica justificaba el poder de los hombres sobre las mujeres y tam-
bién identificaba a las mujeres pobres, indígenas y afroecuatorianas como 

3  Ana María Goetschel (2007) ha discutido estos temas en Educación de las mujeres, maestras 
y esferas públicas, especialmente en los capítulos 1 y 2; también Goetschel et al. (2007, 11-13).



Capítulo 6

172

madres y amas de casas incompetentes. Así como la masculinidad hege-
mónica, la feminidad hegemónica era contradictoria y disputada, pero no 
reflejaba las experiencias vividas de las mujeres, incluidas las de clases altas.

Igual que otras formas de hegemonía, la de género es poderosa porque 
domina a través del consentimiento y el compromiso y no solo por la fuerza 
(Connell y Messerschmidt 2005, 832, citados en Schippers 2007, 90). Sin 
embargo, hombres y mujeres de clase trabajadora no aceptaron la hege-
monía de género sin cuestionarla. Al contrario, ampliaron, manipularon y 
modificaron las ideas dominantes de género para adaptarlas a sus propias 
perspectivas y necesidades y rechazaron los estereotipos negativos que se les 
atribuyeron. Los hombres de clase trabajadora cuestionaron los aspectos de 
la masculinidad hegemónica que les perjudicaban y al mismo tiempo de-
fendieron las características que les beneficiaban. Las mujeres de clase tra-
bajadora funcionaban bajo ciertos límites: afianzaban su dignidad a través 
de las características de la feminidad de su clase sin debilitar la masculini-
dad y feminidad hegemónicas ni la aceptada masculinidad de las clases tra-
bajadoras. Tanto las normas de género hegemónicas como las alternativas 
tuvieron un impacto en las prioridades y demandas de los líderes laborales 
y en las contribuciones de las mujeres y hombres de los movimientos de 
trabajadores. Las mujeres y los hombres de clase trabajadora no siempre 
tuvieron conflictos. Algunas veces los hombres exigieron que las mujeres 
de esta clase social merecían respeto como mujeres y como trabajadoras. 
Sin embargo, los líderes sindicales no consideraron las preocupaciones y 
contribuciones de las mujeres de la misma manera que las de los hombres.

La incipiente organización laboral (1890-1920)

La organización laboral se inició con sociedades de ayuda mutua que pro-
veían apoyo a sus miembros y familiares. Sin embargo, en vez de abo-
gar por los derechos de los trabajadores, estas organizaciones intentaron 
mejorar la cultura y los hábitos de los trabajadores. La Iglesia católica y el 
Estado también vigilaban estas sociedades de ayuda mutua; así, supervi-
saban las elecciones y castigaban a los trabajadores que se insubordinaban 



La hegemonía de género y la modernización de los movimientos obreros, 1895-1938

173

ante los maestros (Ycaza 1984, 61-69, 79; Milk 1997, 38-39; Pineo 1997, 
85; Robalino Bolle 1992, 39-48). Eso no significa que dichas sociedades 
no se ocuparan de sus trabajadores: la Sociedad Artística e Industrial de 
Pichincha (SAIP), fundada en 1892, construyó viviendas para sus traba-
jadores con discapacidades, al mismo tiempo que exigió a sus afiliados 
cumplir con un código de honor. Los dirigentes de la SAIP sostenían que 
este doble enfoque fomentaría la “unión y confraternidad de la clase obre-
ra” y enaltecería a la nación.4 Asimismo, el Centro Católico de Obreros de 
Quito promovía el inculcar el amor al trabajo, la sobriedad y un “espíritu 
de familia” entre los trabajadores, ideas que reflejaban las enseñanzas de la 
Iglesia acerca del género, la moralidad y la autoridad.5

Los reglamentos de las sociedades de ayuda mutua se fundamentaban en 
una larga historia de jerarquía patriarcal dentro de los talleres artesanales, 
donde los operarios y aprendices estaban sujetos a la autoridad personal del 
maestro artesano. Los aprendices, en particular, tenían que llevar a cabo 
faenas domésticas como ir a buscar el agua, cocinar o hasta cambiar los pa-
ñales para que “se enseñ[e]n [a ser] humildes” (Luna Tamayo 1989, 20-24). 
El paternalismo hizo más que dar estructura a los talleres artesanales, tam-
bién fue un medio de expresar poder. Como indica Kingman Garcés (2008, 
249), los artesanos ejercían la patria potestad sobre sus negocios y hogares 
de tal forma que los dos estaban estrechamente entrelazados. Yo argumento 
que el paternalismo artesanal también manifestaba claramente la domina-
ción del espacio laboral (del hombre) por encima del hogar (espacio de la 
mujer). Por ejemplo, a los aprendices se les asignaba no solamente deberes 
que correspondían a los sirvientes sino también aquellos que correspondían 
específicamente a las mujeres (incluyendo la atención infantil), una práctica 
que probablemente tenía como objeto no solo enseñarles a ser humildes 
sino también humillarlos. Esta costumbre, además, beneficiaba al maes-
tro artesano de forma económica, porque sus aprendices no remunerados 

4  Biblioteca del Ministerio de Cultura y Patrimonio, Quito (BMCPQ), Sociedad Artística 
e Industrial de Pichincha, Estatutos de la Sociedad Artística e Industrial de Pichincha (Quito: 
Imprenta y Encuadernación Nacionales, 1914), 21.
5  Ver Centro Católico de Obreros ([1912] 1981); también ver BMCPQ, Círculo Católico 
de Obreros, Estatutos y Reglamentos (Quito: Tipografía Salesiana, 1894).



Capítulo 6

174

realizaban tareas domésticas a más de trabajar en el taller, de la misma ma-
nera que se aprovechaban del trabajo no pagado de sus mujeres. Si bien esas 
prácticas destacaban la condición inferior del aprendiz, también indicaban 
la jerarquía superior del taller por encima del hogar y, por lo tanto, la del 
hombre con respecto a la mujer. Aun cuando las esposas trabajaban junto 
a sus maridos, como era la costumbre en algunos talleres, no contaban con 
ningún reconocimiento formal porque sus esposos ejercían un doble poder 
patriarcal como jefes del hogar y como propietarios del negocio (Kingman 
Garcés 2008, 253).6 Esto no significa que las mujeres fueran inactivas en el 
comercio urbano o en las labores artesanales, como el trabajo clásico sobre 
la historia del artesanado de Milton Luna Tamayo lo demuestra (1989, 73-
74, 82, 115-120, 143-44). Más bien, las mujeres fueron excluidas de las 
jerarquías y las organizaciones dominadas por los hombres.

Si bien la mayoría de las organizaciones laborales de Quito mantuvieron 
el paternalismo, un número pequeño pero significativo de asociaciones de 
Guayaquil empezó a promover los derechos individuales y colectivos de los 
trabajadores (Mata 1997, 101-32; Milk 1997, 46; Robalino Bolle 1992, 82-
85). Los desacuerdos basados en esas agendas diferentes fueron ventilados 
en el Primer Congreso Obrero Nacional que se reunió en Quito en 1909, 
donde la conservadora SAIP entró en conflicto con la Confederación Obre-
ra del Guayas (COG) de corte liberal. Los representantes laborales de la 
Costa resentían en particular la inclusión de los intelectuales y de las autori-
dades de la Iglesia católica en el Congreso, ya que pensaban que su presencia 
constituía una burla a las clases obreras (Durán Barba 1981; Milk 1997, 
61-62; Ycaza 1984, 115). Cuando las organizaciones laborales decidieron 
enfocarse en los derechos de los trabajadores, los códigos de ética dieron a 
estos los medios para ajustarse a las estructuras sociales y políticas cambian-
tes relacionadas con la modernización (Ibarra C. 1992, 46). Estos cambios 
reforzaron la masculinidad de la clase obrera de tal manera que en la década 
de 1930 desafiaron los paternalismos tradicionales entre los hombres en su 

6  Kingman Garcés (2008) observa esto, aunque no analiza sus implicaciones. El patriarca-
do dual de los hombres artesanos sobre la familia estaba consolidado por el Código Civil, 
que identificaba a los hombres como los jefes personales y económicos de sus hogares. 
También ver Luna Tamayo (1989, 73-74, 82, 115-20, 143-44).



La hegemonía de género y la modernización de los movimientos obreros, 1895-1938

175

lugar de trabajo. Sin embargo, las normas de género que relacionaban a las 
mujeres con el hogar no cambiaron y las trabajadoras tuvieron que reclamar 
sus derechos sin desafiar a la masculinidad de los hombres de la clase obrera.

La mujer y el trabajo en las revistas
La Aurora y La Mujer Ecuatoriana

En abril de 1916, los miembros del Club de Trabajadores de Guayas de 
Instrucción, Recreo y Beneficencia lanzaron una revista mensual deno-
minada La Aurora.7 Los editores pretendían entregar una publicación 
“[e]scrita llana y sencillamente por el pueblo y para el pueblo y sin ampu-
losas frases ni elocuencia en su estilo”.8 Dos años más tarde, un grupo de 
mujeres de clase obrera fundó el Centro Feminista “La Aurora”, afiliado al 
Club de Trabajadores.9 En unos pocos meses, el Centro Feminista empezó 
a publicar La Mujer Ecuatoriana, porque “ya era tiempo de que el sexo fe-
menino se uniera y trabajara por su mejoramiento […] Dejadnos trabajar, 
ayudadnos en nuestra empresa, sed benévolos con nosotras, y con vuestro 
apoyo, muy pronto veréis que la mujer ecuatoriana habrá labrado la felici-
dad, no sólo de ella, sino del hogar”.10 La Aurora y La Mujer Ecuatoriana 
no representaban las vidas y perspectivas de toda la clase trabajadora de 
Guayaquil; no obstante, reflejaban los objetivos y problemas específicos 
de los obreros letrados y sus familias. Muchos artesanos aspiraban a la 

7  El editor de La Aurora era Agustín Freire, un tipógrafo que fue muy activo en el movi-
miento obrero durante toda su vida. Además de trabajar en el Club de Trabajadores del 
Guayas y editar La Aurora, Freire fue uno de los organizadores del segundo congreso nacio-
nal de trabajadores de1920 y participó en la famosa huelga de 1922 en Guayaquil.
8  Biblioteca Ecuatoriana Aurelio Espinosa Pólit (BEAEP), Juan José, “A nuestros lectores”, 
La Aurora 1 (1), abril de 1916, 1.
9  Agustín Freire desempeñó un papel crítico en la asociación y ayudó a establecer el grupo 
sirviendo de síndico para ello. Su esposa, Clara Aurora de Freire, también estuvo activa en el 
Centro Feminista, sirviendo de funcionaria para el grupo en varias ocasiones. Por ejemplo, 
fue la tesorera del Centro Feminista en su primer año (1918), luego su bibliotecaria en 
1919 y su vicepresidenta en 1926.
10 BEAEP, “Comenzamos”, La Mujer Ecuatoriana 1 (1), julio de 1918, 1.



Capítulo 6

176

respetabilidad y, por lo tanto, reforzaban algunas reglas sociales dominan-
tes, incluyendo las de género. Sin embargo, estas revistas obreras como La 
Aurora y La Mujer Ecuatoriana reinterpretaron las normas de género de 
una manera que permitió a los trabajadores enorgullecerse no solo de sus 
similitudes con las clases pudientes sino también de sus diferencias.

En estas revistas, la búsqueda del honor fue un eje central de los discur-
sos. La maternidad, el decoro sexual y la modestia eran consideradas prue-
bas del honor de la mujer.11 El honor de los hombres dependía en parte de 
la virtud de sus esposas e hijas, pero especialmente del cumplimiento de 
sus propias obligaciones de proteger y sustentar a sus dependientes. Si bien 
estas eran parecidas a las nociones dentro del género hegemónico, los artí-
culos en ambas revistas defendían a los trabajadores por las maneras en que 
sus situaciones domésticas divergían de los ideales normativos.12 Un hom-
bre que era ocioso no tenía honor, pero no se estigmatizaba a los hombres 
trabajadores que no podían sustentar a sus familias; más bien, los artículos 
de La Aurora culpaban a un sistema injusto y apoyaban la dignidad de los 
hombres que trabajaban arduamente para satisfacer las necesidades fami-
liares. Asimismo, Clara Aurora de Freire se negaba a culpar a las niñas po-
bres por ser vendedoras ambulantes en las calles en vez de permanecer en 
sus casas. Al contrario, hizo un llamamiento a las autoridades locales para 
la protección de las mujeres y niñas a fin de que no tuvieran que recurrir a 
trabajos que comprometían sus reputaciones.13

Tanto los hombres como las mujeres de la clase trabajadora defendie-
ron su honor a través de la abnegación. La abnegación masculina estaba 

11 Para ejemplos donde se identificaron la bondad y honra de la mujer con la reserva y las 
buenas costumbres, véase: BEAEP, “Código de la Mujer”, La Aurora 14 (147), agosto de 
1929, 2434; “La modestia”, La Aurora 16 (178), septiembre de 1932, 2970; BEAEP; Luis 
F. Burbano de Larrea, “Consejos a mi hija”, La Mujer Ecuatoriana 1 (2), agosto de 1919, 
28; “Decálogo de la Hija”, La Mujer Ecuatoriana 2 (24), mayo de 1921, 403. El último 
artículo en La Mujer Ecuatoriana recalcaba que las hijas debían seguir el ejemplo de sus 
madres y pedir su orientación.
12 BEAEP, “Conferencia”, La Aurora 5 (45), enero y febrero de 1920, 909-910; “Para el 
pueblo”, La Aurora 10 (106), junio de 1925, 1760; “En favor del pueblo”, La Aurora 21 
(221), julio de 1937, 3895.
13 BEAEP, Clara Aurora de Freire, “¡El último que me queda!”, La Mujer Ecuatoriana 2 
(14-15), enero y febrero de 1920, 276.



La hegemonía de género y la modernización de los movimientos obreros, 1895-1938

177

relacionada con la lucha y el sacrificio propio para proveer a su familia, 
con énfasis en cómo el varón pobre debía trabajar mucho más duro que el 
hombre rico. Los hombres también enfatizaron su deseo de sacrificar sus 
propios intereses para el bien común, sobre todo para sus compañeros de 
trabajo. De este modo, un trabajador era como “un soldado abnegado que 
sacrifica su vida” para el bienestar de todo el país.14 El altruismo masculino 
se presentaba como un valor opuesto a la codicia capitalista propia de los 
empleadores, que obtenían provecho de los trabajadores y así los man-
tenían en un estado de miseria.15 Si bien esto era un golpe dirigido a los 
empleadores, también fue una crítica implícita al individualismo liberal, el 
cual objetaba el orgullo de los trabajadores que priorizaba el bienestar co-
mún, aún más que el suyo propio. Para los hombres que realizaban trabajos 
manuales, la abnegación se reflejaba en la fuerza física requerida para sus 
trabajos, que estaba asociada con la virilidad.16

Numerosos artículos identificaron a la mujer de clase obrera como una 
madre sacrificada que pensaba únicamente en el bienestar de sus hijos, 
pero como los hombres, estas mujeres también se distinguían por su éti-
ca laboral. Un artículo titulado: “No tener nada que hacer” señalaba el 
daño moral potencial del ocio como un asunto específico de las mujeres 
adineradas, cuyos esposos las mantenían, e incluso contrataban sirvientas 
para encargarse de los quehaceres domésticos. Si ellas no se dedicaran a las 
bellas artes o las obras sociales caritativas, las mujeres de clase alta corrían 
el peligro de vivir una vida vacía y parasítaria.17 En cambio, los hogares de 
clase obrera dependían de la fuerte ética laboral de las mujeres, caracteriza-
da ya sea por los quehaceres domésticos (idealmente) o por su trabajo fuera 
del hogar (cuando era necesario).18

14 BEAEP, L.A. Paredes Martínez, “El obrero”, La Aurora 5 (48), mayo de 1920, 913.
15 BEAEP, C. E. Salvador, “Abnegación y sacrificio”, La Aurora 2 (12), abril de 1917, 209.
16 Los escritos que enfatizaban la virilidad de la clase obrera eran numerosos. Como ejem-
plos que discuten temas con respecto al género, el hogar y el trabajo, véase los siguientes 
artículos: BEAEP, “La Fiesta del trabajo”, La Aurora 2 (13), mayo de 1917, 232; Florinda 
B. González, “El Artesano”, La Aurora 2 (16), agosto de 1917, 296.
17 BEAEP, Sara Poggi, “No tener nada que hacer”, La Aurora 13 (251), enero de 1940, 4641.
18 El poder del trabajo en el hogar para redimir a la mujer de clase obrera también se anota 
en Goetschel, (2006, 44).



Capítulo 6

178

Es irrefutable el hecho de que muchas mujeres de clase obrera traba-
jaban fuera del hogar. Si ellas pertenecían a la esfera pública del trabajo el 
tema es más complejo, tal como se demuestra en las opiniones manifestadas 
en La Aurora y otras fuentes. Por un lado, los hombres de clase obrera com-
partían un fuerte sentido de identidad, valores y propósitos con las mujeres 
de clase obrera. Por ejemplo, en el artículo “¿Quiénes son los obreros?”, 
Jenaro Romero Paraguayo incluía a las “mujeres de todas las artes, oficios 
u ocupaciones” junto con los carpinteros, herreros y zapateros. Esto suge-
ría que las mujeres también eran trabajadoras que orgullosamente servían 
como “los brazos que sostienen las columnas del edificio social” y de la 
nación.19 Del mismo modo, en el artículo “¿Deben trabajar las mujeres?” 
se llegó a la conclusión de que el trabajo, especialmente la labor física, 
enaltecía y dignificaba a las mujeres y les permitía contar con una mayor 
capacidad para soportar las dificultades de la vida, igual que a los hombres. 
La falta de trabajo físico, señalaba, llevaría a las mujeres a una vida ociosa 
de decaimiento moral.20 Por otra parte, la estrecha asociación entre el tra-
bajo y la masculinidad, generalmente, dejaba a las mujeres al margen de los 
discursos y prácticas laborales, aunque eso normalmente se manifestaba a 
través de las premisas sobre el trabajador más que en una crítica directa en 
contra de las mujeres en la fuerza laboral. Por ejemplo, un artículo destaca-
ba la importancia de los trabajadores para la sociedad moderna refiriéndose 
al surgimiento de “esta fuerza joven, viril, poderosa [que] es el proletario”.21

Para conciliar el ideal de la mujer como cuidadora maternal con la rea-
lidad de que muchas mujeres de clase obrera tenían que trabajar fuera del 
hogar, los autores en las publicaciones de la clase trabajadora subrayaban 
la importancia de los empleos apropiados para las mujeres. La docencia y 

19 BEAEP, Jenaro Romero Paraguayo, “¿Quiénes son los obreros?”, La Aurora 2 (20), di-
ciembre de 1917, 380.
20 BEAEP, “¿Deben trabajar las mujeres?” La Aurora 9 (98), septiembre de 1924, 1642. Este 
artículo en particular muestra una preocupación por mantener las prácticas encontradas en 
el mundo occidental (industrializado), ya que empieza con una referencia a esta pregunta 
que apareció en un diario londinense y que, en general, tanto los hombres como las mujeres 
contestaban afirmativamente.
21 BEAEP, Gerardo Gallegos, “El valor del obrero en la sociedad”, La Aurora 7 (70), abril 
de 1922, 1237.



La hegemonía de género y la modernización de los movimientos obreros, 1895-1938

179

enfermería eran cargos ideales que aprovechaban el carácter supuestamente 
maternal de las mujeres, a la vez que les daban a las trabajadoras acceso a 
la respetabilidad. El trabajo de oficinista también era aceptable porque no 
amenazaba la reputación moral de las mujeres jóvenes, como lo hacía la 
labor dentro de una fábrica o el trabajo nocturno. Por ello, las escuelas de 
artes y oficios a menudo capacitaban a la mujer joven en caligrafía, encua-
dernación, tipografía o fotografía.22 Sin embargo, los articulistas tanto en 
La Aurora como en La Mujer Ecuatoriana sostuvieron que, para una mujer, 
era mejor trabajar en un empleo menos remunerado para que cubriera los 
gastos del hogar en vez de ser víctima del vicio o la prostitución.23 Dichos 
artículos cuestionaban, aunque de forma indirecta, la presunción cons-
truida desde la feminidad hegemónica que identificaba a la mujer de clase 
obrera como de moral dudosa. Al mismo tiempo, enfatizaban que era un 
sistema económico injusto, en vez de una deficiencia moral, lo que obliga-
ba a las mujeres a trabajar en condiciones poco apropiadas.

Ninguna de las revistas ponía en tela de juicio la identificación hegemó-
nica de las mujeres con el hogar y la maternidad. La Aurora las asoció casi 
exclusivamente con el hogar. En la década de 1930, la revista publicaba 
dos artículos fijos titulados: “Consejos a las madres” y “Conocimientos 
útiles”. Ambas columnas daban consejos sobre temas de cómo abordar los 
desafíos de la crianza de los hijos, el cuidado de los familiares enfermos y la 
nutrición e higiene apropiadas. Algunas veces incluían secretos de belleza 
o consejos para matrimonios.24 Aunque estos artículos no contradecían 
directamente otros editoriales en esta revista que abogaban por el trato 
igualitario y la dignidad de la mujer trabajadora, se enfocaban en las tareas 

22 BEAEP, Angélica, “Laboremos”, La Mujer Ecuatoriana 1 (2), agosto de 1918, 32; “Nues-
tro esfuerzo”, La Mujer Ecuatoriana 2 (12-13), noviembre y diciembre de 1919, 251.
23 BEAEP, “Historia de la prostitución en Quito”, La Aurora 11 (115), abril de 1926, 1922; 
esto era uno de los últimos tomos de una serie de muchas partes; Esther Arenal, “El avance 
de la mujer en las ciencias y en las artes”, La Aurora 19 (194), abril-mayo 1934, 3220.
24 Son numerosos los ejemplos de estos artículos. “Consejos a las madres” apareció por pri-
mera vez en La Aurora en septiembre de 1932 y en las ediciones mencionadas aquí (hasta 
principios de los años 1940). “Conocimientos Útiles” inició en agosto de 1933 (hubo un 
artículo denominado “Consejos prácticos” que apareció en la edición de noviembre de 
1932, que parece haber sido el precursor de esta última columna).



Capítulo 6

180

tradicionales de las mujeres como esposas y madres. Al hacerlo, sugerían 
que las palabras “mujeres” y “trabajadoras” eran diferentes y, por lo tanto, 
reforzaban la idea de que el trabajador era masculino.

Sin embargo, los artículos de La Mujer Ecuatoriana defendían el estatus 
y los derechos de las mujeres como trabajadoras, no únicamente como 
madres y esposas. En algunas columnas se quejaban de que las ofertas de 
los salarios de trabajo para profesoras y oficinistas eran insuficientes para 
satisfacer las necesidades, para ayudar a mantener a sus familias.25 Las lide-
resas del Centro Feminista, en particular, buscaban formas de ayudar a las 
mujeres para cerrar la brecha entre sus roles domésticos y las actividades 
laborales de oficio; así cuestionaban, pero no desafiaban por completo, la 
feminidad hegemónica o la masculinidad obrera. Una iniciativa impor-
tante fue el intento de establecer un gremio de costureras. Las mujeres del 
Centro Feminista consideraron la fundación del gremio como un paso 
crítico hacia el respeto de los derechos de la mujer:

por cuanto es principio de emancipación el hecho de asociarse para laborar 
con actividad, para derrocar el exclusivismo masculino […] se prepara a la 
mujer para que pueda disfrutar ampliamente de sus derechos naturales y 
sociales, desconocidos por el egoísmo y amparados por esas instituciones 
arcaicas que convirtieron la injusticia en ley, como murallas constantes que 
obstruyen la vía del progreso.26

Aunque la asociación de costureras dentro del Centro Feminista no se hizo 
realidad, este Centro promocionó clases para oficios en los que las mujeres 
podían generar ingresos.27

En resumen, el Centro Feminista relacionaba a la mujer con el ho-
gar, ya que se consideraba la base a partir de la cual las mujeres podían 

25 BEAEP, “Una obra que se impone”, La Mujer Ecuatoriana 2 (11), octubre de 1919, 233; 
“Protección a la mujer”, La Mujer Ecuatoriana 2 (16-17), marzo y abril de 1920, 292; 
“Conferencia”, La Mujer Ecuatoriana 3 (28), marzo de 1922, 457.
26 BEAEP, “Por la mujer”, La Mujer Ecuatoriana 2 (14-15), enero y febrero de 1920, 280-81.
27 BEAEP, “Informe”, La Mujer Ecuatoriana 2 (18), mayo de 1920, 319. Tuve acceso a 
ediciones de esta revista aparecidas entre 1918 y 1922. El Centro Feminista tuvo problemas 
financieros durante todo este tiempo, lo cual afectó su capacidad de ofrecer clases o hasta 
publicar la revista mensualmente.



La hegemonía de género y la modernización de los movimientos obreros, 1895-1938

181

contribuir activamente a la sociedad, incluso a nivel de la vida pública. 
Sin embargo, en vez de restringir el trabajo o los papeles públicos de las 
mujeres, el Centro buscaba proteger la dignidad y la buena reputación de 
ellas en un amplio ámbito de esfuerzos públicos, incluyendo el derecho a 
participar en diferentes tipos de empleo remunerado. La misión feminista 
de esta institución estaba ligada al razonamiento de que las mujeres no 
debían ser asfixiadas en las labores del hogar, y más bien destacaban que su 
trabajo contribuía al bienestar de la clase obrera.

Mujeres, hombres y congresos: 1920 y 1938

Cuando se reunió el Segundo Congreso Obrero Nacional en Guayaquil 
en 1920, dos mujeres del Centro Feminista “La Aurora”, identificadas en 
las actas del Congreso como la señora Mesones de Darquea y la señorita 
Reyes, solicitaron participar en la reunión. Algunos de los delegados aco-
gieron la participación de las mujeres porque el Centro Feminista estaba 
dedicado a promover el bienestar de la clase obrera, mientras que otros 
participantes sostuvieron que no se debía incluir a las mujeres porque solo 
pertenecían a la sociedad feminista y no a una organización obrera.28 Los 
miembros del Congreso decidieron permitir la asistencia de las mujeres, 
pero sin el derecho a votar en sus propuestas. Esta decisión marcó el dis-
curso de aquella reunión, en que los delegados alternaban sus expresiones 
de solidaridad y paternalismo con respecto a sus compañeras.

En el Congreso hubo dos propuestas para abordar los derechos de las 
mujeres de clase trabajadora. La primera planteaba que los talleres y fábri-
cas con 20 o más mujeres debían reservar una sala para los niños menores 

28 Ver “El II Congreso Obrero Nacional” en Durán Barba (1981, 249-54; especialmen-
te, 250-53). El señor Donoso, por ejemplo, sostuvo que no tenía ningún problema con 
tener mujeres representantes presentes, pero se preguntaba si estas mujeres en particular 
del Centro Feminista representaban a las clases obreras. La discusión nunca llevó a que 
los delegados varones cuestionaran por qué faltaban otras mujeres representantes. Algunos 
miembros también hicieron preguntas acerca de la nacionalidad de la señora Mesones de 
Darquea (252-53), mientras que otro delegado masculino recordó a los congregados que 
eso no debería ser un tema ya que “el obrero no tiene patria” (254).



Capítulo 6

182

de un año. De esta manera, las madres trabajadoras podrían amamantar 
a sus hijos, sin que esto afectara su pago.29 La segunda propuesta exigía 
varias protecciones legales para las mujeres y los niños trabajadores; la más 
importante era la eliminación del trabajo nocturno para las obreras. Los 
delegados estaban preocupados no solamente por el impacto de ese horario 
de trabajo sobre la salud de las mujeres sino también sobre su comporta-
miento moral.30 La señora Mesones de Darquea estaba de acuerdo en que 
había una implicación moral con respecto al trabajo nocturno, pero sugirió 
que el problema era más bien social cuando declaró que “en países, como el 
nuestro, donde todavía no se guarda el debido respeto a la mujer, no debe 
obligarse a ésta después de las seis de la tarde, puesto nocturno, bien está en 
países donde la mujer es respetada” (Durán Barba 1981, 385-87). Apoyó 
al espíritu de la propuesta, pero al mismo tiempo, y sin contradecir a sus 
colegas masculinos, enfatizó que esas limitaciones eran necesarias debido 
al tratamiento injusto de las mujeres en la sociedad.

Ambas propuestas abordaron problemas reales en la vida de las tra-
bajadoras; sin embargo, en general el Congreso reforzó la idea de que el 
trabajador era masculino y que las mujeres pertenecían a la casa. Entre 
algunos delegados, el señor Virgilio Drouet se remontó a las tradiciones 
paternalistas de las sociedades de ayuda mutua al afirmar que los trabajado-
res necesitan educación para mejorar sus hábitos morales. De esta forma, 
los hombres aprenderían a ahorrar dinero y limitar las bebidas alcohólicas, 
mientras que la mujer estaría preparada “para su noble misión, para la 
maternidad, para la educación de nuestros hijos. Con frecuencia se pide 
la reivindicación de los derechos del hombre; solicitemos asimismo los de 
la mujer, si queremos modificar la psicología de los pueblos” (Durán Bar-
ba 1981, 274). Igualmente, el señor Rafael Quijano Villacís declaró que 
“sólo el trabajo constante ennoblece al hombre, y por ello el obrero amasa 
afanoso el pan para el sustento de su hogar aun al frente del dolor y las 
más graves vicisitudes de la vida” (280). En general, los delegados asu-
mieron que los trabajadores eran hombres, a menos que las participantes 
29 Ver Durán Barba (1981, 216); Robalino Bolle (1992, 90) también discute estas 
resoluciones.
30 El señor Rumazo recalcó este punto en forma explícita. Véase Durán Barba 1981, 385-86.



La hegemonía de género y la modernización de los movimientos obreros, 1895-1938

183

específicamente les recordaran que debían incluirlas. Por ejemplo, en una 
de sus intervenciones, la señora Mesones de Darquea convenció a los par-
ticipantes del Congreso de que hicieran una modificación en la referencia 
de obrero agregando u obrera, y la señorita Reyes propuso añadir una frase 
acerca del respeto por la mujer, para lo cual el vicepresidente recomendó 
que el cambio sea “el respeto recíproco”. El señor Rumazo, motivado por 
los aportes de estas mujeres, también recomendó una declaración de apoyo 
para las organizaciones de trabajadoras (366).

Las propias mujeres tenían una diversidad de opiniones sobre en qué 
medida las organizaciones laborales debían cuestionar las normas domi-
nantes de género, según se evidencia en los discursos pronunciados por las 
dos participantes en el Congreso Obrero de 1920. La señora Mesones de 
Darquea quería que las trabajadoras de las fábricas pudieran llevar a sus hi-
jos lactantes, no solo porque las mujeres habían probado que eran capaces 
de trabajar, sino también porque “así habremos hecho algo práctico en fa-
vor de la mujer obrera ecuatoriana, pues apoyando a la madre, salva al niño 
que más tarde será defensor de su Patria” (Durán Barba 1981, 310-11). Su 
afirmación de las capacidades de las mujeres trabajadoras fue atenuada por 
el reconocimiento de que el mayor aporte de la mujer a la nación era su 
papel de madre. La señorita Reyes no se opuso a lo que dijo su colega, sino 
que su discurso enfatizó la igualdad:

[C]reo que ya es tiempo de que el Ecuador se penetre y comprenda que 
a la mujer debe concedérsele amplias facultades en todas las esferas socia-
les, atenta la igualdad que ha demostrado tener comparativamente con el 
hombre, en tratándose de sus facultades físicas, intelectuales y morales. 
Entre nosotros se mira todavía a la mujer ecuatoriana con absoluta in-
diferencia, y mientras en otras partes se la llama hasta para legislar, aquí, 
señor Presidente, se nos ha querido repudiar, negándonos el derecho de 
concurrir a un Congreso Obrero, acaso por no creérsenos capacitadas para 
tomar parte en las deliberaciones de este Congreso. Este rechazo, pudiera 
ser calificado como un egoísmo y no puede ser otra cosa. No hay que darle 
vuelta: mientras las leyes del país no equiparen los derechos de la mujer 
con los que tiene el hombre no habrá una verdadera educación, un verda-
dero perfeccionamiento de la Sociedad (Durán Barba 1981, 311).



Capítulo 6

184

Es imposible saber si la señora Mesones de Darquea y la señorita Reyes 
tenían criterios diferentes acerca de los papeles y derechos de la mujer en 
la sociedad o si tenían desacuerdos meramente acerca de cómo presentar 
mejor los intereses de las mujeres al Congreso. Sea cual haya sido la natu-
raleza específica de sus diferencias, ambas delegadas al Congreso nos hacen 
recordar que, tal como había una diversidad de opiniones y agendas entre 
los organizadores del movimiento obrero, las mujeres de clase obrera tam-
bién tenían múltiples perspectivas acerca de su condición.

Cuando el III Congreso Nacional de Trabajadores se reunió en Ambato 
en 1938, el movimiento laboral se había diversificado. La industrialización 
en Quito y Ambato cambió la naturaleza del trabajo y las relaciones entre 
empleadores y trabajadores y para 1940 el número de trabajadores asala-
riados sobrepasó al de artesanos (Maiguashca 1989, 180-1). Los activistas 
indígenas en la Sierra norte y central también demandaban derechos como 
trabajadores en las décadas de 1920 y 1930 (Becker 2008). En este con-
texto, la sociedad de artesanos continuó, pero su importancia en el movi-
miento laboral comenzó a declinar. Más aún, el surgimiento del Partido 
Socialista Ecuatoriano (PSE) y del Partido Comunista Ecuatoriano (PCE) 
significó que las organizaciones laborales tuvieran un espectro mayor en 
sus perspectivas políticas en las que podían apoyarse.

Por primera vez en el Congreso de 1938 hubo delegadas: Ildaura Tan-
dazo, trabajadora de Guayaquil, Inés Zúñiga y Georgina Andrade, trabaja-
doras textiles de Quito. Ildaura Tandazo explicó la importancia de incluir 
a mujeres en este congreso al manifestar:

Nuestra participación en el congreso es necesaria, porque tenemos que 
discutir nuestros problemas. No queremos que nadie nos dé discutiendo 
ni resolviendo, porque Uds. compañeros, no nos comprendéis ni sentís 
en forma alguna. La mujer también es ciudadana, tiene derecho a todas 
las prerrogativas, pero han objetado que la mujer es un ente, que está al 
servicio del confesionario […] Si hay una representación femenina en este 
congreso se debe al esfuerzo gigantesco de la mujer ecuatoriana y trabaja-
dora, que reclama su puesto y viene con derecho a discutir fraternalmente 
con Uds. todos los problemas de la clase asalariada (El Día, 23 de julio de 
1938, 7-8, citado en Bustos 1992, 94).



La hegemonía de género y la modernización de los movimientos obreros, 1895-1938

185

El artículo de Guillermo Bustos (1992) sobre el Congreso de 1938 señala 
que las afirmaciones de Tandazo respecto de cambios importantes desde la 
reunión de 1920 omiten que estos fueron realizados por hombres, también 
que la identidad continua del trabajador era masculina; yo añadiría que la 
situación incierta de las trabajadoras en el movimiento laboral igualmente 
estaba relacionada con los debates sobre ciudadanía de la década de 1930. 
A pesar de que las mujeres letradas ecuatorianas obtuvieron el derecho al 
voto en 1929, un código sobre elecciones (publicado en 1938) reavivó las 
discusiones sobre si la mujer estaba calificada para votar. Los liberales que 
se opusieron al sufragio femenino argumentaron que la mujer no tenía la 
experiencia pública necesaria para votar y que lo harían como los sacerdotes 
les indicaran.31 La posición difícil de las mujeres trabajadoras ante la orga-
nización formal laboral, por lo tanto, no era simplemente una continuación 
de la exclusión de género; más bien, era el resultado de una disputa sobre su 
presencia en el trabajo asalariado formal, combinada con el discurso políti-
co en contra de la incursión de ellas en nuevos espacios públicos.32

Las demandas de los trabajadores tuvieron influencia en el Código del 
Trabajo de 1938 (Páez Cordero 1990, 130). Este código también clarificó 
las condiciones laborales de algunos grupos, cuyos derechos anteriormente 
eran confusos, por ejemplo, los de los aprendices. Estableció los requisitos 
de los contratos de los aprendices y su terminación, e identificó a los maes-
tros como empleadores en vez de patriarcas (título I, capítulo VIII, “De 
los aprendices”, 25-27; título II, capítulo III, “De los Artesanos”, 49-53). 
De igual manera, el código determinó las obligaciones y derechos y puso 
límites a cuanto los empleadores podían exigir de los trabajadores rurales 
o huasipungueros (título II, capítulo VI, “Del trabajo agrícola”, 58-62). A 

31 Véase, por ejemplo, BEAEP, “Elecciones libres”, El Día, 24 de enero 1937, 3; Prieto y 
Goetschel (2008, 299-30); O’Connor (2024b, 245-72).
32 La Confederación Ecuatoriana de Obreros Católicos mantenía una actitud similar res-
pecto de las mujeres trabajadoras; véase BEAEP, Primer Congreso Obrero Católico Nacional, 
Imprenta del Clero, 1938, 14-15, 36-37. Aun los líderes del PSE y el PCE a menudo 
mantuvieron silencio con respecto a los derechos de las mujeres. Véase Biblioteca Nacional 
Eugenio Espejo, Fondo Ecuatoriano Republicano 1, Partido Socialista Ecuatoriano, Estatu-
tos, declaración de principios y programa del Partido Socialista Ecuatoriano, Editora Moderna, 
1939; Paredes (1928).



Capítulo 6

186

pesar de que los derechos en el Código del Trabajo no eran tan detallados 
como los de los aprendices o de los trabajadores rurales, su inclusión indicó 
que la crisis del paternalismo laboral había llamado la atención al gobierno 
nacional. En el pasado, los maestros o los hacendados tenían mucha auto-
ridad paternal sobre los trabajadores, ahora con el código el Estado inter-
venía para proteger los derechos de los artesanos y los trabajadores rurales.

Al examinar el código laboral se revelan varias maneras en las que el tra-
bajador asumía su masculinidad, aun si la ley no lo establecía directamente. 
Por ejemplo, el código abogaba por el sueldo familiar y establecía: “el sueldo 
o salario mínimo debe bastar para satisfacer las necesidades normales de la 
vida del trabajador considerándose como jefe de familia” (título I, capítulo V, 
“Salarios y sueldos”, art. 58). Esta estipulación, combinada con las leyes que 
regulaban el trabajo femenino y prohibían el trabajo nocturno de las muje-
res, identificaba al trabajador como hombre y reforzaba su condición como 
cabeza de familia. En la práctica, estas normas podían hacer más difícil que 
las mujeres consiguieran trabajo a un salario justo y esto, a su vez, hacía que 
las mujeres cabezas de familia y las familias pobres estuvieran en riesgo. Más 
aún, este código determinaba que las empleadas domésticas y que laboraban 
en las casas no fueran consideradas trabajadoras. Varias clases de trabajadoras 
fueron asignadas como sirvientas, lo que incluía a cocineras, criadas, nodri-
zas; de igual forma, cualquier trabajo realizado en la casa, aun si era ejecutado 
por un empleado comercial o industrial, o como parte del negocio de la fami-
lia, era definido como un trabajo a domicilio (título III, capítulo I, “Servicio 
doméstico,” 43-46; título III, capítulo II, “Trabajo a domicilio,” 46-49).33 
Un análisis más detallado del trabajo doméstico está fuera del alcance de 
este capítulo;34 sin embargo, es necesario destacar que el Código del Trabajo 
tenía regulaciones más flexibles para sirvientas y trabajadoras que laboraban 
en las casas particulares en comparación con los otros trabajadores. La ley no 

33 El código laboral abordaba las demandas de los indígenas activistas sobre que las mujeres 
y los niños debían ser pagados por el trabajo que realizaban en las casas de hacienda, pero 
no estipulaba cuál era el salario que debían recibir. Ver el título III, capítulo VI, “Del tra-
bajo agrícola,” art. 252, 58-59.
34 Un análisis de las trabajadoras domésticas dentro del movimiento laboral, especialmente 
en comparación con el concertaje, se ofrece en O’Connor (2024a).



La hegemonía de género y la modernización de los movimientos obreros, 1895-1938

187

determinaba el máximo de horas para las empleadas domésticas, tampoco 
las protegía del trabajo nocturno o señalaba la edad mínima para el trabajo 
de menores. Aun cuando los contratos para las trabajadoras domésticas eran 
menos formales y podían ser verbales en vez de escritos, esto contrastaba con 
los derechos definidos para los aprendices, que también trabajaban en las 
casas, pero eran niños y adolescentes y no niñas y mujeres.35

Lo que se encuentra en la década de 1930, entonces, no es simplemente 
que la crisis en el paternalismo falló en tomar en cuenta las necesidades y 
experiencias del trabajo femenino (a pesar de que a veces sí lo hacía). Más 
bien, la clase trabajadora masculina desafió a la masculinidad hegemónica 
de una manera que reforzó las normas que identificaban a las mujeres con 
la maternidad y el cuidado del hogar. Los discursos laborales durante las 
décadas de 1910 y 1920 desarrollaron las bases para desafiar el paterna-
lismo en la década de 1930, pero la marginación de las mujeres en esta 
última fue más que una mera continuación de las políticas anteriores, pues 
parecería que hay inclusive una profundización de la grieta de género en 
las organizaciones laborales. Empero, el cambio no fue absoluto: la exclu-
sión de las mujeres a menudo era implícita en vez de directa, y reflejaba un 
equilibrio sutil entre el poder masculino y la solidaridad de clase. La com-
plejidad de este momento nos hace recordar que las hegemonías de género 
son históricamente dinámicas y que pueden ser cuestionadas y mantenidas 
al mismo tiempo. En la década de 1930 las hegemonías de género constru-
yeron lideres laborales que eran ambivalentes y no simplemente opuestos a 
la igualdad de las mujeres (Connell y Messerschmidt 2005, 844-52).

Clase obrera: hombres, mujeres y huelgas

A pesar de su limitada presencia en los congresos laborales, muchas traba-
jadoras estaban comprometidas con sus derechos. Uno de los ejemplos más 
dramáticos de la contribución práctica de las mujeres a las causas del trabajo 

35 No obstante, los aprendices estaban legalmente obligados a proteger la privacidad del 
maestro y la familia donde vivían. Ver Código del Trabajo, título I, capítulo VIII, “De los 
aprendices,” art. 98, 26.



Capítulo 6

188

fue la participación activa en las manifestaciones obreras que irrumpieron 
en Guayaquil en octubre y noviembre de 1922 (Ycaza 1984, 135-56; Pineo 
1997, 141-57; Milk 1997, 77-96). Esa protesta (y la subsecuente masacre) 
fue un punto de inflexión para los movimientos obreros de Ecuador, pero 
no reorientó las posturas de las organizaciones sobre el género.

Durante la huelga de los ferroviarios, que inició las protestas de 1922, 
Tomasa Garcés, esposa de uno de los huelguistas, se acostó con sus tres 
hijos en los rieles para impedir que los trenes salieran de la ciudad. En esta 
huelga participaron mujeres de los centros feministas “La Aurora” y “Rosa 
Luxemburgo”, ambos relacionados con las organizaciones artesanales y sin-
dicales; y una mujer apodada “Negra Julia” fue la portadora de la bandera 
del sindicato de las lavanderas (Romo Leroux G. 1997, 136-37). Algunas 
desempeñaron un papel protagónico: entre las primeras manifestantes que 
cayeron en la lucha estuvo una mujer negra, vendedora ambulante, María 
Montaño, quien presuntamente invocó a los guayaquileños a unirse a la 
protesta cuando gritó: “Pueblo, tú haces presidentes, tú los eliges. Pero si 
él no te atiende, ¿qué te toca hacer a vos…?” (Ycaza 1984, 151). Su papel 
en la protesta indica que las mujeres participaron activamente y también 
fueron víctimas de la masacre que prosiguió.

 Como los hombres, las mujeres que intervinieron en la protesta se an-
gustiaban porque los salarios eran insuficientes para sustentar a sus familias, 
especialmente porque los artículos de primera necesidad en Guayaquil te-
nían precios altos por ser importados. La situación fue tan compleja que aun 
algunos hombres y mujeres de la clase media se unieron a aquella huelga. 
Algunas formas de la participación femenina denotan una situación difícil de 
la agencia de las trabajadoras más allá de lo que permitía la feminidad hege-
mónica o la masculinidad alternativa de la clase trabajadora. Las mujeres del 
Centro Feminista “La Aurora” no eran trabajadoras en sentido estricto, pero 
su participación en las manifestaciones indicaba que estaban involucradas 
directamente en las reivindicaciones de la clase obrera, lo cual se evidenciaba 
en las discusiones del Congreso de 1920 o en muchos de los editoriales de La 
Aurora. Las descripciones de las protestas también confirmaron que había un 
alto número de trabajadoras que estaban involucradas, aunque carecían de 
representación en las organizaciones laborales dominadas por los hombres. 



La hegemonía de género y la modernización de los movimientos obreros, 1895-1938

189

Finalmente, aun con datos escasos pero importantes sobre los papeles de las 
mujeres en estas protestas, se puede plantear que las mujeres fueron capaces 
de ser tanto lideresas como seguidoras y que muchas estaban dispuestas a 
poner su vida en riesgo para defender los derechos laborales.

Una mayor evidencia de los eventos de noviembre de 1922 en Guaya-
quil se puede encontrar en los periódicos. Sin embargo, estos reportajes 
reflejaban los temores de las clases medias y altas ante las manifestaciones, 
ya que se referían a los manifestantes como una muchedumbre izquierdis-
ta, violenta y de ladrones, contra los cuales se justificaba el uso de la fuerza. 
En una columna de El Comercio se atacó a las mujeres de clase trabajadora 
con una crítica agresiva: 

Hemos hallado que la adhesión de las mujeres a la huelga, no es para eman-
ciparse de la imposición arbitraria de un jornal, sino que han sido influidas 
por un vago y abstracto pensamiento de solidaridad obrera … Nuestras 
palabras para ellas no son sino que se han equivocado, que el camino de 
la huelga en el Ecuador no les puede llevar a ningún razonable término.36 

El editorialista recomendó que, en vez de salir a las calles con reivindica-
ciones atrevidas, las mujeres que buscaban el cambio debían efectuarlo por 
medios pacíficos y caritativos.37 Otro escritor criticó a “las mujeres bolche-
viques” por insultar e incitar a la muchedumbre.38

Los editoriales de opinión de El Comercio no revelan las motivaciones 
de las manifestantes ni brindan un retrato fiel de sus acciones; sin embargo, 
dan pruebas de cómo las élites utilizaron a la feminidad hegemónica para 
expresar su miedo a los pobres y justificar la violencia en contra de ellos 
o ellas. Cuestionaron la reputación de las proletarias al subrayar que las 
mujeres estuvieran en la calle en vez del hogar, agresivas en lugar de tími-
das, y ruidosas en vez de discretas. Estas descripciones contrastaban con la 

36 BEAEP, “La angustia de la ciudad vista por los ojos impasibles”, El Comercio, 27 de no-
viembre de 1922, 1.
37 BEAEP, “Por las mujeres obreras”, El Comercio, 17 de noviembre de 1922, 3.
38 Este artículo apareció en El Cacahuero, 9 [sic, ¿19?] de noviembre de 1922, tal como está 
citado en Ycaza (1984, 150).



Capítulo 6

190

imagen dominante femenina de una madre bien comportada, abnegada 
y adinerada que permanecía en el hogar. Se sugería que las manifestantes 
adoptaran políticas feministas y de izquierda que apelaban a los temores 
de clase y género para que el orden social fuera derrocado. En resumen, 
en dichos editoriales se opinaba que las trabajadoras guayaquileñas eran 
irracionales y rechazaban estándares morales. Estas suposiciones no son 
coherentes con la evidencia de que las organizaciones laborales sí estaban 
preocupadas por las cualidades morales y de género. En vez de indicar el 
rechazo a las normas dominantes de género, las protestas de 1922 presen-
taron un cuadro en el cual la solidaridad de las clases matizó la diferencia 
de género y permitió temporalmente a las mujeres tener un mayor espacio 
para expresarse más de lo que podían hacerlo en su vida cotidiana.

La participación de las mujeres en los movimientos laborales de la dé-
cada de 1930 reflejó los cambios en la economía y política que se habían 
producido hasta ese entonces. Las mujeres fueron parte importante de la 
nueva fuerza industrial y lucharon junto con los hombres por salarios y 
mejores condiciones. Los cambios políticos también alteraron el desarrollo 
de la organización laboral, especialmente en el campo, donde los indígenas 
activistas en las haciendas juntaron fuerzas con líderes del nuevo Parti-
do Comunista Ecuatoriano. Los activistas indígenas adquirieron nuevos 
conceptos, métodos y aliados debido a su colaboración con este nuevo 
partido político, lo que les permitió avanzar en sus intereses de larga data 
(Becker 2008). Las mujeres fueron contribuyentes importantes y aun li-
deresas. Una mirada más compleja sobre las dinámicas de las protestas 
laborales en la década de 1930 refuerza muchas de las observaciones de 
Maiguashca sobre la crisis del paternalismo y al mismo tiempo destaca las 
complejidades que no consideró. Aunque los trabajadores no desafiaron al 
paternalismo entre hombres, a menudo apoyaron los derechos de sus com-
pañeras durante momentos de protesta; sin embargo, los líderes laborales 
reforzaron (o ignoraron), en vez de retar, la subordinación de las mujeres.

La producción textil fue la más notable en la industrialización temprana 
y las mujeres constituían aproximadamente un tercio de su fuerza de tra-
bajo, y eran incluso la mayoría en algunas fábricas (Milk 1997, 113). La 
preferencia de los empleadores por las trabajadoras se basó en las normas 



La hegemonía de género y la modernización de los movimientos obreros, 1895-1938

191

hegemónicas de género: pagaban a las mujeres salarios más reducidos bajo 
la suposición (errónea) de que ellas proveían solo un ingreso suplementario 
a los hogares. Los empleadores también asumían que las mujeres podían ser 
más fáciles de explotar y controlar (Ycaza 1984, 258).39 En la realidad, las 
trabajadoras no eran tan dóciles como se creía: las mujeres constituyeron la 
mayoría de los 350 huelguistas en la fábrica La Industrial en 1934, y tres de 
las ocho representantes de la huelga eran mujeres (Ycaza 1984, 232; Milk 
1997, 114). Las contribuciones de las trabajadoras en las fábricas fueron 
evidentes sobre todo en las demandas que la clase obrera hizo en la década 
de 1930. Los huelguistas en la Industrial Algodonera en Ambato no solo 
exigieron salarios y condiciones laborales apropiadas, sino también un me-
jor trato y salario para las trabajadoras y el cumplimiento de las leyes que 
protegían a mujeres, niños y niñas que trabajaban (Milk 1997, 118-20; 
Romo Leroux G. 1997, 151-52).40 Los obreros de la fábrica La Internacio-
nal, en Quito, también demandaron la protección efectiva de las mujeres 
embarazadas y el respeto de las leyes sobre el trabajo infantil, así como segu-
ridad laboral para las madres y el pago igualitario tanto para mujeres como 
para hombres (Ycaza 1984, 231-32).41 El ministro del Trabajo determinó 
que los empleadores de las fábricas debían cumplir con las leyes existentes 
sobre el trabajo femenino e infantil y que los propietarios de estos estable-
cimientos debían “respetar la dignidad de las mujeres” (Milk 1997, 115).

La huelga de 1934 en la fábrica Industrial Algodonera en Ambato provee 
un caso de estudio particularmente útil, porque el gerente Henry Janke es-
cribió un panfleto en el que trataba de defender su papel en este evento. Al 

39 Ycaza indica que los empleadores asumían que las mujeres, como los indígenas, podrían 
ser más susceptibles de ser explotados. No está claro el número de las mujeres indígenas 
que trabajaban en las fábricas. Adicionalmente, Ibarra anota que las mujeres mestizas e 
indígenas tenían conflictos porque las mestizas tenían miedo de que las indígenas las reem-
plazaran. También menciona que en las fábricas textiles de Ambato y Atuntaqui había un 
porcentaje poco significativo de trabajadoras y que nunca manejaron máquinas, lo cual les 
dio un status menor en comparación con los otros trabajadores. Ver Ibarra (1992, 36-37).
40 Romo Leroux G. (1997) incluye una visión general sobre las huelgas, en la cual ubica a 
las mujeres en los movimientos femeninos de este período.
41 El Comité Regional del Partido Comunista Ecuatoriano también protestó por el desalojo 
forzoso de algunas huelguistas, que fueron heridas en el proceso, y condenó a los soldados y 
a la policía que les atacaron aun cuando ellas estaban desarmadas Ycaza (1984, 257).



Capítulo 6

192

hacerlo, proporcionó involuntariamente indicios sobre las perspectivas de los 
trabajadores. La narrativa de Janke demuestra, por ejemplo, que las mujeres 
presentaron tres de las siete quejas, que eran fundamentales para la huelga. 
Sus reclamos evidenciaron un gran sentido de solidaridad entre hombres y 
mujeres que trabajaban en la Industrial Algodonera, quienes demandaban sa-
larios y condiciones de trabajo mejores en cumplimiento con las leyes labora-
les existentes. Los trabajadores también querían remplazar el trabajo a destajo 
con salarios por hora y específicamente destacaban que las mujeres y los niños 
que laboraban en la fábrica requerían protección (Janke 1934, 5-8, 14-17).

Las trabajadoras fueron, entonces, sujetos de preocupación y agentes 
activos de la huelga de la Industrial Algodonera. La alta participación de 
mujeres reflejó que había un número considerable de proletarias y demos-
tró que se identificaban como merecedoras de derechos y respeto. Las de-
mandas específicas, sin embargo, no están muy claras con respecto a si 
los hombres y mujeres debían tener consideraciones iguales. Por un lado, 
algunas quejas identificaban a las trabajadoras como débiles y por lo tan-
to necesitadas de protección.42 Por otro, muchas demandas sugieren un 
sentido fuerte de camaradería entre los hombres y las mujeres que trabaja-
ban en las fábricas. De hecho, una de las solicitantes, Ana Quinteros, era 
una representante legal del sindicato de fábricas, lo que implica que tanto 
los hombres como las mujeres la consideraban lideresa. La petición de los 
trabajadores para la abolición del trabajo a destajo también indica que los 
obreros respetaban a sus compañeras como personas que merecían dere-
chos y salario justo (Janke 1934, 11-12).

Conclusiones

El análisis de hegemonías múltiples y contradictorias destaca las conexio-
nes intrincadas en la clase trabajadora entre hombres y mujeres, a pesar de 
que los líderes laborales objetaron que las mujeres pudieran ser nombradas 
“trabajadoras”. La domesticidad —especialmente en sus papeles de madres 

42 Para una excelente discusión sobre la situación precaria de las trabajadoras mexicanas vis 
a vis la legislación protectora, ver Porter (2003, 174-76).



La hegemonía de género y la modernización de los movimientos obreros, 1895-1938

193

y amas de casa— fue un elemento en el cual las hegemonías de género y 
los desafíos de la clase trabajadora confluyeron. El deber maternal fue fun-
damental en esta coyuntura: constituyó la base para la respetabilidad de las 
trabajadoras (y trabajadores), aunque nunca obtuvo la atención adecuada 
que esta clase obrera esperaba. El cumplimiento del deber maternal de las 
obreras podría incluir trabajo remunerado para alimentar y vestir a sus 
hijos, pero les distanciaba de ser nominadas con el título de “trabajadoras” 
plenamente. La masculinidad propia de la clase trabajadora que desafió el 
paternalismo de los empleadores coincidió con estos en la identificación 
de las mujeres con el hogar. Al mismo tiempo, la feminidad hegemónica 
permitió a los empleadores industriales pagar menos a las mujeres que a los 
hombres, lo que preparó el camino para que el Código del Trabajo de 1938 
otorgara menos derechos a las empleadas domésticas debido a su asocia-
ción con la feminidad y el hogar. En resumen: la atención a la hegemonía 
de género expone los límites de la crisis del paternalismo en la década de 
1930. También destaca las maneras en que las masculinidades alternativas 
de la clase trabajadora comenzaron a tomar forma tan temprano como en 
la década de 1910.

Entre 1895 y 1940 las trabajadoras tuvieron que funcionar dentro de 
una intrincada maraña de discursos de género hegemónicos que les permitió 
demandar dignidad y respeto, pero al mismo tiempo les marginó dentro 
del movimiento laboral. Estas limitaciones no les restaron poder totalmen-
te, ya que encontraron maneras para reclamar sus derechos como mujeres 
y como trabajadoras. Algunas veces utilizaron los discursos maternalistas, 
como cuando la señorita Reyes informó a los delegados del Congreso de 
1920 que ningún hijo de una mujer esclavizada en el hogar podría llegar a 
ser un buen ciudadano. Las protestas también proveyeron a las obreras de un 
mayor espacio que el que hubieran tenido normalmente, permitiéndoles así 
surgir como lideresas y reivindicar su identidad como trabajadoras. 

Las proletarias no siempre enfrentaron resistencia a sus metas por 
parte de sus pares masculinos, aun cuando los líderes laborales y políticos 
identificaban a las mujeres dentro de la esfera privada; los trabajadores 
tuvieron la capacidad, al menos en ciertas circunstancias, de ver a las 
mujeres como trabajadoras y como madres de una manera igualitaria. 



Capítulo 6

194

Las obreras se encontraban atrapadas entre la solidaridad y la subordina-
ción, pero también trabajaban activamente dentro de los intersticios de 
la hegemonía de género a fin de promover sus propios intereses y los de 
sus familias, siempre que fuera posible.

Archivos 

BEAEP 	 Biblioteca Ecuatoriana Aurelio Espinosa Pólit 
BMCPQ 	 Biblioteca del Ministerio de Cultura y Patrimonio, Quito
Biblioteca Nacional Eugenio Espejo, Fondo Ecuatoriano Republicano 1

Referencias

Becker, Marc. 2008. Indians and Leftists in the Making of Ecuador’s Modern 
Indigenous Movements. Durham: Duke University Press.

Boris, Eileen. 2019. Making the Woman Worker. Precarious Labor and the Fight 
for Global Standards, 1919-2019. Nueva York: Oxford University Press.

Bustos, Guillermo. 1992. “La identidad ‘clase obrera’ a revisión. Una lectu-
ra sobre las representaciones de Congreso Obrero de Ambato de 1938”. 
Procesos 2: 73-104.

Centro Católico de Obreros. (1912) 1981. “Estatutos y reglamento del 
Centro Católico de Obreros”. En Pensamiento popular ecuatoriano, 
editado por Jaime Durán Barba, 401-414. Quito: Banco Central del 
Ecuador / Corporación Editora Nacional.

Connell, R.W., y James W. Messerschmidt. 2005. “Hegemonic Masculinity. 
Rethinking the Concept”. Gender and Society 19 (6): 829-59.

	 https://doi.org/10.1177/0891243205278639 
Drinot, Paulo. 2011. The Allure of Labor. Workers, Race, and the Making of 

the Peruvian State. Durham: Duke University Press.
Durán Barba, Jaime, ed. 1981. Pensamiento popular ecuatoriano. Quito: 

Banco Central del Ecuador / Corporación Editora Nacional.



La hegemonía de género y la modernización de los movimientos obreros, 1895-1938

195

Goetschel, Ana María. 2006. Estudio introductorio de Orígenes del femi-
nismo en el Ecuador. Antología, compilado por Ana María Goetschel, 
13-56. Quito: CONAMU / FLACSO Ecuador / Comisión de Género 
y Equidad Social del MDMQ / Secretaría de Desarrollo y Equidad 
Social del MDMQ / UNIFEM.

— 2007. Educación de las mujeres, maestras y esferas públicas. Quito en la 
primera mitad del siglo XX. Quito: FLACSO / Abya-Yala.

Goetschel, Ana María, Andrea Pequeño, Mercedes Prieto y Gioconda He-
rrera. 2007. De memorias. Imágenes públicas de las mujeres ecuatorianas 
de comienzos y fines del siglo veinte. Quito: FONSAL / FLACSO.

Hutchinson, Elizabeth Quay. 2021. Workers Like All the Rest of Them. 
Domestic Service and the Rights of Labor in Twentieth-Century Chile. 
Durham: Duke University Press.

Ibarra C., Hernán. 1992. Indios y cholos. Orígenes de la clase trabajadora 
ecuatoriana. Quito: El Conejo.

Janke, Henry. 1934. La Huelga de los obreros de “La Industrial Algodonera”. 
Exposición documentada. Ambato: Tip. A.M. Garcés.

Kingman Garcés, Eduardo. 2008. La ciudad y los otros. Quito 1860-1940. 
Higienismo, ornato y policía. Quito: FLACSO / FONSAL / Universitat 
Rovira i Virgili.

Luna Tamayo, Milton. 1989. Historia y conciencia popular. El artesanado 
en Quito, economía, organización y vida cotidiana, 1890-1930. Quito: 
Corporación Editora Nacional.

Maiguashca, Juan. 1989. “Las clases subalternas en los años treinta”. Revis-
ta Ecuatoriana de Historia 3 (6): 165-89.

Mata, José María. 1997. “Estado actual de las instituciones obreras de 
Guayaquil”. En Pensamiento popular ecuatoriano, editado por Jaime 
Durán Barba, 101-132. Quito: Banco Central del Ecuador / Corpora-
ción Editora Nacional.

Milk, Richard. 1997. Movimiento obrero ecuatoriano. El desafío de la inte-
gración. Quito: Abya-Yala.

O’Connor, Erin E. 2024a. “At the Intersection of Home and Work: Domesti-
city, Labor, and the Contradictions of Modernity in Ecuador, 1890-1950”. 
The Americas 81 (4): 569-588. https://doi.org/10.1017/tam.2024.28 



Capítulo 6

196

O’Connor, Erin E. 2024b. “Without Consideration of Their Sex? The 
Uneven Path to Female Suffrage in Ecuador, 1883-1940”. En Women’s 
Suffrage in the Americas, editado por Stephanie Mitchell, 245-272. Al-
buquerque: University of New Mexico Press, 2024.

Páez Cordero, Alexi. 1990. “El movimiento obrero ecuatoriano en el perío-
do (1925-1960)”. En Nueva Historia del Ecuador, vol. 10, editado por 
Enrique Ayala Mora, 123-62. Quito: Corporación Editora Nacional.

Paredes, Ricardo. 1928. “El movimiento obrero en el Ecuador”. La In-
ternacional Sindical Roja 1 (agosto): 76-81. https://www.yachana.org/
earchivo/comunismo/paredes-isr-agosto28.pdf 

Pineo, Ronn F. 1997. Social and Economic Reform in Ecuador. Life and 
Work in Guayaquil. Gainesville: University Press of Florida.

Porter, Susie S. 2003. Working Women in Mexico City. Public Discourses and 
Material Conditions, 1879-1931. Tucson: University of Arizona Press.

Prieto, Mercedes, y Ana María Goetschel. 2008. “El sufragio femenino en 
Ecuador, 1884-1940”. En Mujeres y escenarios ciudadanos, editado por Mer-
cedes Prieto, 299-330. Quito: FLACSO Ecuador / Ministerio de Cultura.

Robalino Bolle, Isabel. 1992. El sindicalismo en el Ecuador. 2.ª ed. Quito: 
INEDES / CONUEP / PUCE.

Romo Leroux G., Ketty. 1997. El movimiento de mujeres en el Ecuador. 
Guayaquil: Editorial de la Universidad de Guayaquil.

Schippers, Mimi. 2007. “Recovering the feminine other: masculinity, fe-
mininity, and gender hegemony”. Theory and Society 36: 85-102.

Ycaza, Patricio. 1984. Historia del movimiento obrero ecuatoriano. De su 
génesis al Frente Popular. 2.ª ed. Quito: CEDIME.

Documento legal y público

Código del Trabajo, 1938. 1939. Quito: Imprenta del Ministerio del 
Gobierno.



197

Capítulo 7
La educación de las mujeres
y el laicismo en la primera mitad
del siglo XX
Ana María Goetschel

En este capítulo me propongo examinar la educación de las mujeres imple-
mentada por el laicismo en el Ecuador de la primera mitad del siglo XX, 
tomando como eje de estudio la ciudad de Quito. Para ello asumo como 
elemento de análisis los procesos de modernización política y social que 
se produjeron en el país en la época, prestando menos atención al rol que 
cumplió el Estado en el desarrollo del sistema educativo, algo que ha sido 
objeto de una serie de estudios,1 y mucho más al papel de agentes como 
las maestras. O, para ser más precisa, destaco la constitución de un nuevo 
campo en el espacio educativo donde no solo el Estado jugó un rol activo, 
sino también las maestras que participaron en ese proceso.2

El estudio toma como punto de partida la educación de las mujeres en 
la etapa anterior al liberalismo, para luego examinar los cambios y conti-
nuidades que se produjeron en la época liberal y posliberal.

La educación antes del liberalismo

La educación de las mujeres fue concebida como complemento de sus 
obligaciones como madres, hijas y esposas. Si bien en la época colonial 

1  Véase al respecto Emmanuelle Sinardet (1996, 1999a, 1999b); Gabriela Ossenbach (1993, 
1996); Carlos Paladines (1998). Desde la visión de modernidad católica, véase Juan Mai-
guashca (2005) para la época garciana y, para el progresismo, Rosemarie Terán Najas (2015).
2  Varios aspectos de este capítulo fueron tratados previamente en Goetschel (2006, 2007, 2010).

https://doi.org/10.46546/2025-72foro-07



Capítulo 7

198

las mujeres de la élite tuvieron ciertos niveles de instrucción relativos a su 
condición de clase, sus alcances educativos fueron por lo general limitados. 
Se daba al interior de los conventos o estaba en manos de institutrices y 
maestros que acudían a las casas, cuando no de los propios padres, que se 
encargaban de proporcionarles una formación en la que muchas veces se 
confundía la instrucción con las buenas maneras y un comportamiento 
moral. Si la educación impartida a los varones contribuía a su preparación 
como gobernantes y como poseedores de un capital de prestigio, la educa-
ción de las mujeres era concebida como adorno y formadora de costum-
bres adecuadas a su clase, antes que como saber profesional o recurso para 
ganarse la vida de manera autónoma.

Esto no significó la inexistencia de mujeres preparadas que tuvie-
ron una actuación pública como literatas, publicistas o animadoras de 
salones literarios en los que se discutía cuestiones públicas. Según Sara 
Chambers (2003), en el proceso temprano de constitución de las re-
públicas, en el cual las mujeres fueron explícitamente excluidas de la 
política, no todas se retiraron al espacio doméstico, sino que continua-
ron participando en salones —que habían sido importantes centros de 
conspiración durante el período de la Independencia— y manteniendo 
amplios círculos de redes sociales con base en contactos personales, con-
versaciones y una prolífica correspondencia, aspecto que para Ecuador 
también ha sido estudiado por Álvaro Alemán (2023). En un sentido si-
milar, algunas mujeres latinoamericanas de élite contribuyeron en obras 
de beneficencia y caridad ayudando a los incipientes Estados republi-
canos a cubrir las demandas asistenciales de la sociedad, ampliando así 
sus roles dentro del Estado nacional (Jordán y Dalla-Corte 2006). De la 
misma manera, en Ecuador se ha destacado la formación de asociacio-
nes femeninas católicas que impulsaron y sostuvieron acciones benéficas 
y caritativas y, a la vez, se politizaron logrando un poder de negociación 
propio frente al poder local, estatal y eclesiástico (Herrera 2006; Chilig 
y Vizuete 2022).

El primer mandatario republicano en instaurar una política educativa 
pública en Ecuador fue Vicente Rocafuerte. Como indican algunos autores, 
trató de hacer realidad los principios ilustrados de universalización de la 



La educación de las mujeres y el laicismo en la primera mitad del siglo XX

199

enseñanza en un contexto poco favorable.3 Durante su gobierno, la Con-
vención Nacional de 1835 emitió un decreto en el que se dispuso que pa-
ralelamente a la educación de los niños se establecieran escuelas de niñas en 
los conventos de religiosos y religiosas. Uno de los planteles fundados fue 
el Colegio Santa María del Socorro que funcionó en el Beaterio de Qui-
to, donde hasta entonces se recogían algunas mujeres que vestían hábitos 
religiosos. Se planteaba como objetivo que los padres y madres de familia 
tuvieran “un plantel de ilustración en el que sus hijas formen su espíritu y su 
corazón en la moral y en la virtud” (Gaceta del Gobierno del Ecuador n.° 163, 
30 de mayo de 1835, citada en Guevara 1956, 30). El sistema que se imple-
mentó fue el lancasteriano. Había una junta directiva de matronas de la so-
ciedad quiteña, pero funcionaba bajo la dirección técnica del profesor Isaac 
W. Wheelwright, contratado especialmente para dirigir el sistema “mutuo” 
en las escuelas primarias de la república. La codirección estuvo a cargo de 
Josefa Carrión y Quiñónez, la primera educadora en la historia republicana. 

El método lancasteriano se basaba en la “educación mutua”, por la cual 
los alumnos más aventajados monitoreaban e instruían a los más atrasados 
y los de cursos superiores ejercían como maestros y tutores de los más 
pequeños, “enseñándoles aquellos conocimientos que a su hora habían 
aprendido, todo ello bajo la tutela de un inspector que vigilaba el orden, 
distribuía y recogía los útiles escolares e informaba al maestro sobre los 
resultados” (Núñez Sánchez 1999, 12). Este sistema buscaba modernizar 
la educación incorporando a sectores más amplios de la población en el 
contexto de formación de las naciones. El clima de intolerancia religiosa 
obligó al profesor luterano Wheelwright a dejar esta dirección en 1838.4

La incorporación de las mujeres al proceso educativo se inició con 
una normativa que establecía una educación diferenciada por sexos. En 
el Decreto de 1838 del presidente Rocafuerte se instituyó que en la me-
dida de lo posible:

3  La primera acción republicana se produjo durante la Gran Colombia por Decreto Ley de 
2 de agosto de 1821, en que se fijaron algunos conceptos básicos sobre educación pública. 
Al respecto véase Jorge Núñez Sánchez (1999).
4 Sobre Rocafuerte y el sistema educativo se puede ver, entre otros autores, a Landázuri 
(1984).



Capítulo 7

200

Las niñas recibirán la instrucción primaria en escuelas distintas de las de 
los niños y dirigidas por institutoras; mas no pudiendo hacerse estos, habrá 
una separación en el local de la escuela o en las horas de enseñanza, espe-
cialmente al tiempo de entrar y salir de la escuela; y en este caso asistirá a 
las lecciones una matrona del pueblo nombrada por los padres de familia.5

El Decreto de 1838 abrió la posibilidad de que las mujeres interesadas en 
la instrucción primaria pudieran abrir sus propias escuelas. En ese año las 
escuelas privadas de niñas sobrepasaron notoriamente en cantidad a las 
públicas. Si el porcentaje de escuelas femeninas correspondía al 30,7 % 
del total, el 89 % eran privadas. Estas eran financiadas por las propias 
institutoras, con el sustento de los padres de familia, bajo el control del 
gobierno (Soasti 2021).

También las mujeres de los sectores populares participaron de una gama 
muy amplia de intercambios materiales y simbólicos, en los que cumplían 
roles diferenciados de los hombres, pero significativos para la vida social, 
como fue el caso del comercio y los mercados. Sin embargo, en su gene-
ralidad, ellas no tuvieron cabida en los espacios de discusión pública y 
fueron excluidas de una participación directa en las decisiones ciudadanas; 
sus prácticas y preocupaciones cotidianas fueron enmarcadas fundamen-
talmente en el espacio doméstico y los intentos de romper esos límites 
fuertemente sancionados, como en el caso de la poeta Dolores Veintimilla 
de Galindo (Barrera-Agarwal 2015, Goetschel 2006, 2018). La institución 
familiar y la Iglesia favorecieron la reproducción de percepciones, compor-
tamientos, roles y conductas naturalizadas como propias de las mujeres, al 
mismo tiempo que descartaron y combatieron otras conductas calificadas 
como “no femeninas” o “no morales”.

La idea de que las mujeres podían contribuir a la civilización y mejora-
miento de las costumbres de la nación estuvo presente entre los gobernantes 
del siglo XIX, pero no se llevaron adelante acciones importantes en ese sen-
tido sino hasta la época garciana. En los períodos presidenciales de García 

5  Archivo-Biblioteca de la Función Legislativa (ABFL), Decreto del Reglamento del 
Nuevo Plan de Estudios con Arreglo a las Bases Establecidas por el Consejo de Gobierno, 
Quito, 9 de agosto de 1838, Gaceta del Ecuador n.° 261, 13 de octubre de 1838.



La educación de las mujeres y el laicismo en la primera mitad del siglo XX

201

Moreno (1861-1865, 1869-1875), la educación de las mujeres en Ecuador 
pasó a formar parte de los requerimientos del Estado y de la modernidad ca-
tólica (Maiguashca 2005). La escuela, como espacio relativamente separado 
y especializado de la sociedad, coadyuvó a la preparación de las mujeres para 
la administración del hogar, la vigilancia y la educación moral y religiosa de 
los hijos, así como para la asimilación de una cultura de élite de base europea, 
esto es de costumbres y formas de vida acordes con la idea del progreso.

La organización y ampliación del sistema escolar a manos del clero fue 
uno de los objetivos del garcianismo. El nivel de escolaridad previo a este 
período era deficiente para los hombres y aún más para las mujeres (la 
proporción de niñas con respecto a los niños era menor al 20 %). Una de 
las primeras congregaciones religiosas traídas de Europa por García Mo-
reno fue la de las monjas de los Sagrados Corazones, para que “formen el 
corazón y cultiven la inteligencia del bello sexo”.6 Ellas establecieron dos 
colegios de niñas: uno en Quito (a partir de 1862) y otro en Cuenca. La 
enseñanza se basaba en tres campos de interés: materias relacionadas con 
la instrucción pública y religiosa, otras materias “propias de su sexo” y las 
terceras, de adorno femenino, “propias de su condición social” (Goetschel 
2007, 52). Para las autoridades los logros en la instrucción eran notables, 
sin embargo el principal mérito y la gran importancia de esta educación 
consistía, según el discurso oficial, en que se les enseñaba a las niñas a prac-
ticar la virtud y se las acostumbraba a cumplir los deberes domésticos con 
alegría y sin enfado, “como se les ha impuesto por la Divina Providencia”. 
Esto sería suficiente “para regenerar la nación, si fuera posible fundar en 
todas sus provincias colegios semejantes”.7 Posteriormente, las religiosas de 
la Providencia y del Buen Pastor fundaron colegios parecidos, donde con-
currían diariamente alumnas externas pensionadas y otras becadas por el 
Estado, dada su condición de huérfanas y desamparadas. Todos estos eran 
centros educativos orientados por la necesidad de fortalecer la institución 
familiar incorporando conocimientos y costumbres civilizadas al interior 
de los sectores altos, medios y, de algún modo, también los populares.

6  ABFL, Exposición del Ministro del Interior al Congreso de 1863.
7  ABFL, Exposición del Ministro del Interior al Congreso de 1867.



Capítulo 7

202

Las mujeres de las familias tradicionales tuvieron una participación ac-
tiva en la función asistencial de la Iglesia y el Estado y participaron muchas 
veces en acciones políticas conservadoras, pero no fueron incluidas en las 
decisiones ciudadanas, aun cuando sí influyeron de modo indirecto en esas 
decisiones (Demélas y Saint-Geours 1988). Los roles de las mujeres de secto-
res subalternos, mientras tanto, se definieron de modo práctico, con relación 
a sus actividades productivas como el comercio y los mercados (Minchom 
2007, Poloni-Simard 1992, Borchart de Moreno 1991, Kingman y Bedon 
2022) y de reproducción. Aunque no fueron parte de una “preocupación 
ciudadana”, existió una serie de dispositivos de control moral y de formación 
para el trabajo asignados a ellas, como orfelinatos y centros de reforma mo-
ral, por ejemplo del Buen Pastor (Goetschel 2007, 48-53; 2018). En el Buen 
Pastor se establecía una clara diferenciación entre pensionadas y becadas, así 
como en relación a las llamadas yumbitas, que eran niñas indígenas traídas 
desde la Amazonía, sujetas a disciplinamiento y cristianización.

Sin desconocer el papel que cumplió la modernidad católica en la in-
clusión de las mujeres a la nación, utilizando como recurso la educación y 
las asociaciones de caridad y beneficencia, las reformas sociales y educativas 
se dieron, de manera más nítida, en el contexto de la Revolución Liberal 
(1895), del movimiento Juliano (1925-1931) y de los gobiernos que les su-
cedieron. Durante estos años no solo se produjo la constitución interna del 
campo educativo con sus publicaciones, congresos y formas propias de legi-
timación (Bourdieu 1962), sino también la irrupción de nuevos sectores so-
ciales de clase media en la vida social, entre los que se contaron las maestras. 
Estas hicieron de la educación un recurso para disputar su derecho a entrar 
en el escenario público en calidad de público letrado poseedor de capital 
simbólico y cultural, en condiciones de emitir criterios y defender objetivos.

El proyecto liberal y las mujeres

A partir de la Revolución Liberal un sector amplio de mujeres pasó a ser ob-
jeto de preocupación por parte del Estado, dando paso a la elaboración de 
discursos y dispositivos en este sentido. Todo esto abrió posibilidades para 



La educación de las mujeres y el laicismo en la primera mitad del siglo XX

203

la participación directa de las mujeres en esferas públicas más allá de la vida 
doméstica. El discurso estatal ya no las circunscribió al hogar, o a espacios 
de decisión restringidos, como los relacionados con los negocios privados 
o la beneficencia, como ocurría en el período anterior, sino que comenzó a 
plantear su incorporación como sujetos modernos al espacio público, edu-
cativo y productivo. En 1897 el presidente liberal Eloy Alfaro destacó:

Nada hay más doloroso como la condición de la mujer en nuestra Patria, 
donde relegada a los oficios domésticos, es limitadísima la esfera de su 
actitud intelectual y más estrecho aún el círculo donde pueda ganarse el 
sustento independiente y honradamente. Abrirle nuevos horizontes, ha-
cerla partícipe en las manifestaciones del trabajo compatible con su sexo, 
llamarla a colaborar en los concursos de las ciencias y de las artes, ampliar-
le, en una palabra, su acción, mejorando su porvenir, es asunto que no 
debemos olvidar…8

Se trata de un discurso llevado por la “idea del progreso liberal” y por la ne-
cesidad de constituir un nuevo tipo de sujeto femenino acorde con la mo-
dernidad naciente. El liberalismo creó, por primera vez en Ecuador, fuentes 
de trabajo en el sector público para las mujeres de sectores medios quienes 
comenzaron a laborar en Quito, Guayaquil y otras ciudades en las oficinas 
de correos, telégrafos y teléfonos, en el profesorado y en mandos medios de 
la administración pública. Esto no quiere decir que los antiguos roles de las 
mujeres como madres y esposas perdieran vigencia, sino que con la secula-
rización y el laicismo se abrió la posibilidad de que tomaran nuevas formas 
en relación con la ideología liberal y los principios de igualdad.

En esos años se afirmó que la mujer pobre necesitaba lograr una situa-
ción independiente y holgada por medio del trabajo; necesitaba del taller 
para elevarse y ennoblecerse, “necesita un salario honrado, que venga a ser 
defensa de su virtud y centinela de su dignidad”. Mas, si el Estado liberal 
ofreció a las mujeres puestos de trabajo en mandos medios y bajos de la 
administración pública y en el magisterio, y contribuyó a su capacitación 

8  ABFL, Mensaje del Presidente de la República a la Asamblea Constituyente el 2 de 
junio de 1897.



Capítulo 7

204

como artesanas, obreras manufactureras y empleadas de comercio, no dejó 
de manifestar una preocupación moral, aunque fuera de nuevo tipo. El 
ministro de Instrucción Pública, José Peralta, expresó textualmente:

Redimir a la mujer mediante el trabajo es moralizar la sociedad, extirpando 
vicios que son cárcel mortal para los pueblos. Abrirle a la mujer el campo 
de las profesiones y la industrias lícitas y lucrativas es duplicar las fuerzas 
productoras de la riqueza pública, es allegar un nuevo y entusiasta factor 
de prosperidad nacional.9

La “redención” de la mujer a través del trabajo tampoco fue un elemento 
neutro. Para la moral laica el trabajo tuvo un significado fundamental, 
constituía un medio de “apropiación de las cosas” que requería de una au-
tonomía personal, ya que no podía haber una sociedad moderna donde no 
existiera libertad para disponer de los propios recursos (Castel y Haroche 
2003). En el caso de las mujeres el trabajo productivo, además de ayudar 
a complementar los ingresos familiares, sin desligarlas de las labores do-
mésticas, conservaba en el discurso una connotación especial: “extirpaba 
vicios” que enfermaban la sociedad. ¿Qué podía pasar si la mujer pobre no 
trabajaba? Peralta expresó en el mismo Informe de 1900:

La prostitución y el pauperismo no se detienen ante temores meramente 
religiosos: la virtud de la mujer no se preserva con sólo prácticas místicas. 
La experiencia depone contra las pretensiones de la teología y demuestra la 
necesidad urgente de que coloquéis a la mujer bajo la salvaguardia del tra-
bajo, fundando planteles en que aprenda a ganarse honradamente la vida. 

Esta sospecha moral sobre las mujeres había atravesado el conjunto de re-
presentaciones del proyecto civilizador cristiano del siglo XIX, pero ahora 
asumía nuevas formas discursivas y prácticas en las percepciones liberales. 
En términos políticos este discurso sirvió como medio legitimador de un 
nuevo orden social pragmático y desacralizado, lo cual también dio paso a 

9  ABFL, Informe del Ministro de Instrucción Pública al Congreso Ordinario de 1900, 
Quito, Imprenta de la Universidad Central. Las citas corresponden a este informe hasta 
que se indique lo contrario. 



La educación de las mujeres y el laicismo en la primera mitad del siglo XX

205

acciones de los agentes estatales en los campos de la educación y el trabajo. 
Quien hablaba en nombre de las mujeres ya no era el padre de familia 
ni la Iglesia, sino el Estado laico, que asumía las funciones protectoras a 
nombre de los ciudadanos-hombres. De hecho, se llevó a cabo una doble 
estrategia: de incorporación controlada y de inclusión subordinada. De 
incorporación, dado que la dinámica del comercio y la incipiente indus-
tria, así como los requerimientos administrativos del Estado integraron a 
muchas mujeres, entre ellas las maestras; de inclusión subordinada, ya que 
esta incorporación no se desarrolló en términos de igualdad de género, 
pues se dio solo en determinados campos y espacios no disputados por los 
hombres (Goetschel 2010, 213). Es dentro de ese contexto de inclusión 
subordinada y diferenciada por razones económicas, sociales, étnicas y/o 
de género, donde hay que ubicar las políticas y prácticas educativas en que 
desarrollaron su acción las maestras.

La educación laica

El tipo de educación de las mujeres impartido por el liberalismo puede 
observarse en su discurso, pero sobre todo en su práctica. Se trata de un 
conjunto de dispositivos educativos orientados a la secularización de la en-
señanza, la profesionalización y la formación en un nuevo tipo de valores. 
Para el liberalismo, “los pueblos en los cuales más atendida y difundida está 
la educación de la mujer son aquellos en los que la sociedad está más ade-
lantada y aún más aquellos en los que la política lleva mejor rumbo”.10 Con 
la educación laica algunas mujeres quiteñas entraron al primer colegio lai-
co, el Mejía, y se graduaron de bachilleres, opción que les permitía el ingre-
so a la universidad. Aunque su número fue muy pequeño, el hecho mismo 
no dejó de ser significativo. También el gobierno fomentó, por medio de 
becas, los estudios de obstetricia y el ingreso a la Facultad de Farmacia. Se 
trata de un largo proceso de inserción profesional, marcado todavía por la 
feminización de profesiones. En cuanto a la educación, se debe señalar que 

10 ABFL, Mensajes e Informes al Congreso de 1898, Exposición del Ministro del Interior.



Capítulo 7

206

aun cuando existían institutrices y profesoras desde mucho tiempo atrás, 
es a partir de la creación del normal Manuela Cañizares, en 1901, que las 
maestras adquirieron legitimación y mayor nivel de profesionalización. De 
la misma manera, el gobierno liberal abrió cursos especiales para señoritas 
en el Conservatorio Nacional de Música y en la Escuela de Bellas Artes.

Cabe señalar que el discurso liberal con respecto a la educación de las 
mujeres puso énfasis en la creación de escuelas prácticas y técnicas, “que 
darán en tierra con el intelectualismo enervante y estéril”.11 No sabemos, 
sin embargo, de qué intelectualismo se hablaba ya que eran muy pocas las 
mujeres que habían tenido acceso a un campo de formación intelectual en 
el pasado. Siguiendo el ejemplo de otros países americanos y europeos y de-
pendiendo de las condiciones de las niñas, se planteó la creación de escuelas 
prácticas agrícolas, industriales y del hogar. Este principio defendido por el 
liberalismo, orientado a combinar la instrucción con el trabajo manual y el 
cuidado doméstico se plasmó más tarde en la formación técnica. Me refiero, 
en particular, a las escuelas de artes y oficios y al Liceo Fernández Madrid, 
creado en 1930 como instituto profesional y técnico, cuya primera directo-
ra fue la normalista María Angélica Idrobo. En principio, los centros edu-
cativos creados por el liberalismo ya no estuvieron dirigidos solo a una élite, 
sino a capas más amplias, esto es a sectores sociales medios y bajos. Respecto 
a las mujeres, su ámbito fue más allá del doméstico, aunque la preocupación 
por la familia y el hogar continuó siendo uno de los ejes importantes.

¿Pero qué significaba incorporar a las mujeres a la educación? Aun cuando 
el liberalismo concibió la formación de las mujeres bajo los parámetros del 
laicismo, esta sucedió dentro de los límites del sistema patriarcal. Inclusive 
para muchos hombres públicos que se adscribieron al liberalismo, el hogar 
continuó sujetándose a un sistema moral en cuyo interior la autoridad del 
padre, el sentido de inferioridad y de culpa y el control de los cuerpos de 
las mujeres era fundamental, reproduciendo de ese modo una suerte de 
división moral y sensible entre los géneros. Esta división estuvo relacionada, 
en parte, con los requerimientos del mundo social de ese entonces en el que 

11 ABFL, Informe del Ministro de Instrucción Pública al Congreso de 1900, Quito, Im-
prenta de la Universidad Central.



La educación de las mujeres y el laicismo en la primera mitad del siglo XX

207

se disputaba el poder a los conservadores y donde las propias mujeres iban 
ganando espacios, y también porque en el mundo doméstico continuaban 
siendo importantes los valores católicos y tradicionales, el control de la 
sexualidad y los mecanismos que garantizaban la reproducción endogámica 
como grupo. El propio gobierno liberal, aunque fue creando un aparato y 
un sistema educativo propio, siguió proporcionando becas para mujeres en 
algunos colegios religiosos como los Sagrados Corazones, la Providencia y el 
Buen Pastor, los mismos que habían sido separados de la acción del Estado 
y proclamados particulares. Igual puede decirse acerca de la formación en 
los oficios. En 1906 el gobierno de Alfaro apoyó, mediante un decreto, a la 
Asociación de Señoras de la Caridad para la edificación de la Escuela de Ar-
tes y Oficios de Quito, por lo que el gobierno liberal tenía derecho a colocar 
educandas en dicha escuela, a cambio de becas,12 es decir que continuaba sin 
terminar de resolver el tema de la educación y la formación laica.

En todo caso, no se debe olvidar que se trataba de un momento de 
transición en el cual el Estado, la Iglesia y de manera particular cada or-
den religiosa, se enfrentaban o negociaban espacios, mientras el propio 
liberalismo se mostraba ambiguo en muchos aspectos relacionados con 
las formas de legitimación y administración de la vida de los individuos. 
El liberalismo estaba sentando las bases para la secularización de la socie-
dad; sin embargo, existía un habitus moral incorporado que atravesaba a 
todas las instituciones y particularmente a la familia. La casa y la mujer al 
interior de ella ocupaban una situación indefinida, una suerte de umbral, 
en el que se combinaban los mecanismos tradicionales de formación y 
de control con las aspiraciones de la modernidad y del progreso. Muchas 
de las tecnologías desarrolladas por el catolicismo resultaban eficaces al 
momento de impartir criterios civilizatorios y de control, sobre todo con 
respecto a las mujeres. La higiene, el confort y la moralidad podían pasar 
a formar parte de un comportamiento común; igualmente los valores del 
progreso podían combinarse con los del sistema patriarcal. Al mismo tiem-
po, se puede formular una hipótesis en otro sentido: que hayan sido las 

12 Museo Nacional de Medicina Eduardo Estrella (MNMEE), Junta C. Beneficencia, Co-
municaciones recibidas, fol. 52, 1906.



Capítulo 7

208

propias mujeres de los hogares liberales, convertidas en muchos aspectos 
en mujeres modernas, las que defendían la reproducción del rol tradicional 
de la mujer. Para las mujeres de las élites eso significaba conservar una rela-
tiva autonomía frente a sus esposos. Eran mujeres que habían desarrollado 
“preocupaciones públicas”, tenían orientaciones mundanas y se mostraban 
muchas veces abiertas al desarrollo intelectual, pero en medio de esto de-
fendían su papel de esposas y madres como afirmación del espacio privado 
frente al mundo masculino, en tanto organizadoras de la casa y de media-
doras en lo público. Todo esto también porque era parte de su vivencia, 
de una correlación de fuerzas en la que habían logrado ocupar un lugar de 
respeto en el mundo social.

Esta valoración del papel materno se observa en la revista literaria fe-
menina La Mujer (1905), fundada en Quito en el contexto de las reformas 
liberales. Al poner de relieve el valor de las mujeres en la historia, no solo 
como “fuente de inspiración” sino también, en muchas ocasiones, como 
“ejemplo nobilísimo”, una de las escritoras destaca este papel:

Cuando la mujer realza más su grandeza es cuando desempeña el noble, el 
augusto papel de madre. Porque la madre, cuyo corazón es el único capaz 
de sentir todas las delicadezas que inspira la compasión, es la llamada a es-
parcir flores en la senda y luz en los horizontes de vida y es, en una palabra, 
lo más bueno, grande y hermoso de todo cuanto existe.13

Tal planteamiento constituía un recurso para exigir la educación de las 
mujeres, pues al mismo tiempo la escritora aludida expresaba en forma 
categórica que precisamente por estar en manos de la mujer el hogar y bajo 
su dirección los destinos de la humanidad, ya que lo están los del niño, se 
deducía que su educación y sus virtudes eran las únicas bases firmes del 
progreso. Esta idea fue sostenida por varias escritoras de la revista La Mujer, 
haciendo suyo el planteamiento liberal de la época de que “el termómetro 
propio para conocer el grado de cultura a que han llegado las naciones es 
la educación que en ellos se da a la mujer y la estimación que ésta recibe 

13 Biblioteca Ecuatoriana Aurelio Espinosa Pólit (BEAEP), Josefina Veintimilla, “La Mu-
jer”, La Mujer 1, abril de 1905, 8.



La educación de las mujeres y el laicismo en la primera mitad del siglo XX

209

de la sociedad a que pertenece”.14 El argumento a través del cual exigie-
ron la igualdad estuvo dado, en primer lugar, por el acceso al saber y la 
posibilidad de ejercerlo y para esto era válido aceptar su papel de madres 
formadoras de la niñez, planteamiento que constituía, además, parte de 
la mentalidad de la época. Desde esta perspectiva, la educación, el cono-
cimiento, constituían las únicas posibilidades de superar la condición de 
las mujeres y ser ejes de su formación. Se planteaba que, con la verdadera 
y útil educación de la mujer, la sociedad se acostumbraría a respetarla, y 
encontraría en ella la base de su bienestar. La editorialista principal de la 
revista La Mujer fue Zoila Ugarte de Landívar, quien, yendo más allá de 
esta propuesta, en 1905, planteó que las mujeres debían ser colocadas en 
un puesto de igualdad para el perfeccionamiento de sus facultades. Como 
liberal, utilizó la imagen de la luz para defender este derecho.

La luz embellece los cuerpos, la imaginación cubre de galas cuanto toca, 
la luz sigue su camino sin detenerse nunca, ¿a dónde llegará el espíritu 
investigador del hombre? La civilización es la luz, la ignorancia es la noche; 
sigamos la estela luminosa que nos abre el camino y huyamos de la noche 
que es la muerte del alma… Luz para la mujer, madre del hombre, institu-
triz del niño, guía de la humanidad.15

En otro ensayo, Zoila Ugarte rompe con la visión maternal diciendo que 
“es demasiado cruel que los egoístas quieran hacer de la mujer un simple 
biberón humano y nada más humillante que el destinarla al papel de hem-
bra inconsciente”.16

Muchas mujeres plantearon el acceso a la educación (y también al tra-
bajo) como un derecho y deber ciudadano. Se sintetizaron las inquietudes 
de las mujeres avanzadas de la época con el siguiente planteamiento:

La mujer ecuatoriana, siguiendo el movimiento universal, sale de su le-
targo, protesta de su miseria y pide conocimientos que la hagan apta para 

14 BEAEP, Isabel Donoso de Espinel, “Anhelos”, La Mujer 1, abril de 1905, 12.
15 BEAEP, Zoila Ugarte de Landívar, “Fiat Lux”, La Mujer 1, abril de 1905, 18.
16 BEAEP, Zoila Ugarte de Landívar, “Nuestro Ideal”, La Mujer 1, abril de 1905, 2.



Capítulo 7

210

ganarse la vida con independencia: pide escuelas, pide talleres, pide que los 
que tienen la obligación de atenderla se preocupen de ella algo más de lo 
que hasta aquí lo han hecho.17

En esta revista las mujeres comenzaron a asumirse desde una condición 
de género —entendido como una construcción social, histórica y cultural 
(Scott 2008, 48-76)— como parte de un movimiento universal capaz de 
demandar “a los que tienen obligación de atenderlas” (¿el Estado patriar-
cal?), la creación de escuelas y talleres. Se trataba de demandas democráticas 
en términos de género, capaces de constituir formas alternativas de moder-
nidad. Apelando a la igualdad ciudadana, se daba un cuestionamiento al 
lugar que se asignaba a las mujeres dentro de la sociedad y una autodefensa 
de sus cualidades: “las mujeres, como los hombres, poseemos un alma cons-
ciente, un cerebro pensador, fantasía creadora más o menos brillante”.18

También desde una perspectiva liberal, Rosa Andrade Coello destacó 
la necesidad de que la educación femenina pusiera énfasis en el desarrollo 
del “esfuerzo propio”. La educación debía imprimir energía y constancia, 
amor al trabajo, porque “una de las más grandes satisfacciones consiste en 
procurarse bienestar merced al trabajo honrado, al ahorro personal, a su 
propia ayuda”. Ella exhortó a las mujeres sudamericanas:

Que nada nos arredre, que nada nos obligue a retroceder... tenemos dere-
cho a triunfar si trabajamos y hacemos lo posible... No seamos pobres de 
espíritu, no temamos tanto a ese señor que dirán… No derrochemos el 
ideal; tengamos a nuestra vista la palabra triunfo. Solo así llegaremos al fin 
deseado, borrando las palabras desmayo, cobardía. ¡Adelante noble mujer 
sudamericana! ¡Conoced el papel que estáis llamadas a representar!19

Lo que quiero destacar en términos conceptuales es que, si bien la educación 
de las mujeres se convirtió en una política del Estado liberal, esto fue posible 
en medio de la discusión y el debate de mujeres ilustradas interesadas en ir 

17 BEAEP, Zoila Ugarte de Landívar, “Aspiraciones”, La Mujer 4, julio de 1905, 100.
18 BEAEP, Zoila Ugarte de Landívar, “Nuestro Ideal”, La Mujer 1, abril de 1905, 2.
19 BEAEP, Rosa Andrade Coello, “El esfuerzo propio”, El Magisterio Ecuatoriano 28, ju-
nio 1919, 300.



La educación de las mujeres y el laicismo en la primera mitad del siglo XX

211

más allá de los límites del propio Estado. Este debate sería continuado en los 
años siguientes por maestras como María Angélica Idrobo, Matilde Hidalgo 
de Prócel, María Angélica Carrillo de Mata Martínez y otras maestras desta-
cadas de cuya memoria quedan tan solo unas pocas referencias o fragmentos.

Cuando hablamos de la educación de las mujeres no podemos perder 
de vista que los proyectos de gobernabilidad desarrollados por el Estado a 
los que se refiere la historiografía ecuatoriana reciente se vieron matizados 
por la acción de los agentes. La educación de las mujeres al interior de la 
escuela laica no solo cumplió funciones disciplinarias o civilizatorias, como 
podría pensarse desde una visión limitada del poder, sino que contribuyó 
a modificar los roles de las mujeres en la medida en que las incorporó a 
campos de conocimiento, acción y preocupación antes restringidos única-
mente a los hombres. Es cierto que se dieron acciones disciplinarias, pero, 
en términos generales, el sistema educativo impulsado por la acción de 
las maestras permitió el desarrollo de nuevas disposiciones corporales, así 
como nuevas formas de organización y uso del tiempo, que a la vez que 
iban en beneficio de la nación, potenciaban a las personas implicadas. La 
educación laica preparó a las estudiantes para su incorporación a las nuevas 
formas de trabajo propiciadas por el mercado interno y el relativo desarro-
llo manufacturero e industrial, así como por la modernización del Estado, 
mas, al mismo tiempo, generó las condiciones para introducir elementos 
modernizadores en las relaciones de clase y de género. Aunque la escuela 
no cuestionó el rol de las mujeres como esposas y madres, la educación 
puso en debate la posición de estas dentro de la sociedad.

La educación y las nuevas formas de comportamiento

La historiografía clásica ha puesto énfasis en el papel cumplido por la educa-
ción en la conformación de los Estados en América Latina. Hay, de hecho, 
una relación directa entre ciudadanía y escuela. Resta saber cuál fue el grado 
de participación de las mujeres en ese proceso. Si bien la educación se orientó 
a incorporar a distintos sectores sociales a la nación, no lo hizo en términos 
iguales. Una era la situación de quienes recibían una primera instrucción 



Capítulo 7

212

debido a su condición de clase, étnica o de género, y otra la de quienes 
lograban ser parte de la comunidad letrada. Si el discurso sobre la ciudada-
nía fue parte constitutiva del Estado republicano, en la práctica estuvieron 
excluidas las mujeres, las poblaciones indígenas y negras y otros sectores 
sociales, aunque no de la misma forma. Según la filosofía de la Ilustración, 
que tuvo amplia repercusión en América Latina, el papel de las mujeres se 
definía en torno al espacio familiar mientras que lo público-ciudadano era 
esencialmente masculino. Si la educación impartida a los varones contribuía 
a su preparación como ciudadanos de plenos derechos y gobernantes, así 
como a un incremento de su capital simbólico, la educación de las mujeres 
estaba relacionada, fundamentalmente, con el desarrollo de costumbres y 
comportamientos civilizados, propios de una clase, y domésticos.

Según he señalado, primero con Rocafuerte y luego con García Mo-
reno, la educación de las mujeres en Ecuador pasó a formar parte de los 
requerimientos del Estado. Durante el garcianismo la escuela contribuyó, 
juntamente con la familia cristiana, a la preparación de las mujeres de la 
élite para la administración del hogar, la vigilancia y educación moral y 
religiosa de los hijos e hijas, así como para la reproducción de costumbres 
y comportamientos acordes con las ideas de la modernidad católica. Es 
cierto que durante el garcianismo las mujeres de las familias tradicionales 
comenzaron a tener una participación más activa —por ejemplo, en las 
asociaciones caritativas y de beneficencia (Herrera 2006, Chilig y Vizuete 
2022) o como Juana Miranda, la fundadora de la Maternidad de Quito 
(Landázuri 2004)— pero eso no quiere decir que se diera paso a la cons-
trucción de una subjetividad realmente moderna, que les permitiera ser 
incluidas a plenitud en los espacios de opinión y decisiones públicas.

El proceso educativo, concebido en términos de instrucción y formación 
como sujetos autónomos, está directamente relacionado con los distintos 
momentos por los que atravesó la modernidad. Mientras algunos autores 
ubican los orígenes de la modernidad en Ecuador con Rocafuerte o con 
el garcianismo, otros lo hacen más tardíamente, en la etapa liberal.20 Este 

20 Sobre el proyecto liberal véase, entre otros autores, Enrique Ayala (1994). Acerca de la mo-
dernidad católica en la época garciana, ver Juan Maiguashca (2005) o Derek Williams (2007).



La educación de las mujeres y el laicismo en la primera mitad del siglo XX

213

trabajo pretende mostrar que la modernidad no se desplegó en una sola 
época ni en una sola dirección. Una sociedad puede desarrollarse tecnoló-
gicamente sin ser por eso moderna. Asímismo, puede producirse una mo-
dernización del Estado sin que se modifiquen las relaciones entre las clases 
o las estructuras de la sensibilidad —entendidas como las formas en que las 
emociones y los impulsos se regulan y se expresan en una sociedad especi-
fica (Elías 1993)—. Esto es particularmente claro para sociedades como las 
nuestras, en las que tuvieron tanto peso el sistema de hacienda y las relacio-
nes de producción serviles, con su estructura profundamente estamental y 
jerárquica. Hay igualmente cambios en las mentalidades que pueden influir, 
sin que por eso se modifique sustancialmente el sentido común de la gente, 
y en particular las condiciones y representaciones de género. Los habitus 
propios de una clase o un grupo social cambian de modo mucho más lento 
que otros aspectos de la vida social, dependiendo para ello de condiciones 
más o menos favorables. La incorporación de las mujeres a la república de 
las letras, como uno de los elementos importantes de una incipiente moder-
nidad, fue posiblemente mucho más tardía que su incorporación a los con-
sumos relacionados con la moda y la mundanidad. En términos generales, 
podemos hablar de una modernidad aristocrática paralela a la existencia del 
sistema de hacienda, de la que muchas mujeres fueron partícipes.

La Revolución Liberal marcó un momento distinto en el desarrollo de 
la modernidad en contraste con la llamada modernidad católica. De hecho, 
permitió el aparecimiento de espacios seculares hasta ese momento difíciles 
de construir. La constitución del sistema escolar laico, en particular, fue re-
sultado de una larga y encarnizada disputa entre el Estado liberal y la Iglesia 
católica. El aparato escolar desarrollado por el Estado, primero con el sistema 
herbartiano impulsado por las misiones norteamericana y alemana y luego 
con la educación activa, intentó socavar la hegemonía del clero y los sectores 
conservadores, inculcando en las nuevas generaciones otros conocimientos 
y modelos de percepción mental. Se trataba de una educación orientada a 
reemplazar la enseñanza dogmática y la autoridad del texto por un apren-
dizaje basado en la observación, la experimentación y la vinculación con la 
práctica. En este proceso tuvieron una participación activa los maestros y 
maestras provenientes fundamentalmente de las clases medias. El laicismo y 



Capítulo 7

214

la educación activa generaron condiciones favorables para la formación de 
ciudadanos modernos, separados del poder coercitivo de la Iglesia en aspec-
tos relacionados con la sexualidad, la moral y el desarrollo intelectual. Los 
rituales y ceremoniales católicos, igual que la enseñanza religiosa al interior 
del sistema educativo, fueron remplazados por las lecciones de lugar natal, la 
gimnasia ligada a la higiene escolar, la educación cívica y actividades prácti-
cas como trabajos manuales y organización de huertos escolares.

En una sociedad fuertemente estamental y jerárquica, dominada por 
un régimen moral, de representación, la creación de nuevas representacio-
nes, laicas, con capacidad performativa, fue fundamental. La educación 
laica provocó cambios importantes; sin embargo, su funcionamiento no 
puede entenderse fuera de la acción de agentes concretos, con sus preo-
cupaciones y disputas. Uno de los testimonios de la obra del Grupo de 
Educadoras María Angélica (GEMA 2000, 75) sobre la maestra Virginia 
Larenas, posteriormente diputada por el Partido Socialista y quien aplicaba 
en sus clases la educación activa, es decidor.

En su calidad de maestra le llama a su alumna Luisa de la Torre y con 
vehemencia le dice: “[…] ¿Por qué tienes miedo de hablar en público? Si 
eres inteligente y conoces la materia. Imagínate que tienes que hablar con 
la rectora o con el ministro de educación y no puedes porque un montón 
de basura te impide el paso. Lo que tienes que hacer es patear la basura, 
quitarla de tu camino y cuando te encuentres manos a boca con ellos, te 
has de dar cuenta que son más ignorantes que tú”.

También se relata que cuando una alumna se casó siendo estudiante y 
el colegio Manuela Cañizares le condicionó que solo podía presentarse a 
rendir los exámenes, los que serían calificados sobre diez y no sobre veinte 
como era lo usual, Virgilia Larenas dijo: “El Estado me paga por enseñar, 
de manera que tú asistes a mis clases y te califico sobre veinte puntos” 
(GEMA 2000, 78).

Esta actitud muestra una posición afirmativa, orientada a impulsar a 
las estudiantes a que tengan una actitud valiente y resuelta ante la vida, 
combatiendo los prejuicios de la época, y, al mismo tiempo, a estimularlas 
para su incorporación al mundo público.



La educación de las mujeres y el laicismo en la primera mitad del siglo XX

215

Elementos percibidos por estudiosos de la educación desde una pers-
pectiva exclusivamente disciplinaria adquieren otra significación al mi-
rarlos como parte de las acciones afirmativas de las propias mujeres, es-
tudiantes y maestras, al interior de un campo específico de fuerzas. Las 
innovaciones pedagógicas producidas por las educadoras generaron nuevas 
formas de comportamiento entre las estudiantes, produciendo en ellas dis-
posiciones corporales y mentales distintas de las que habían dominado has-
ta entonces, contribuyendo así a crear otras maneras de ser y representarse 
como mujeres. Las docentes lo hicieron a través de la educación activa y 
de mecanismos concretos relacionados con la educación física, el vestuario, 
la higiene escolar, el incentivo para que las estudiantes participaran en los 
debates estudiantiles y las presentaciones en público. El habitus constituye, 
según Bourdieu (1991), una condición naturalizada de comportamiento y 
percepción, sujeto a reproducción a lo largo del tiempo. Estamos hablando 
de un habitus moral que sirvió de base tanto al control de la Iglesia como 
de los pater familias al interior de los hogares. Lo interesante es saber cómo 
en determinados momentos de movilización social e intelectual esos habi-
tus pueden modificarse e incluso transformarse radicalmente. 

No se trata, en todo caso, de algo que sucede de manera automática, sin 
la acción de los agentes. Algunas maestras desarrollaron una acción cons-
ciente dirigida a modificar los comportamientos incorporando nuevas acti-
tudes, tomas de posición y percepciones mentales. Su objetivo era constituir 
un tipo de mujer activa y afirmativa, tanto en términos sociales como de 
género. Innovaciones pedagógicas propias de la escuela activa —como la 
ampliación de la capacidad de observación y razonamiento, el uso de los 
textos escolares como herramientas de trabajo, la relación de las estudiantes 
con el medio y los problemas sociales del país, los debates estudiantiles que 
propiciaban que las estudiantes se presentaran y hablaran en público ven-
ciendo su timidez personal y social, y desarrollando una capacidad expresiva 
pública— generaban una personalidad de mujer distinta, más autónoma y 
apta para desenvolverse en el mundo moderno. Por otra parte, la importan-
cia que las maestras dieron a las “revistas de gimnasia” y a las presentaciones 
en público, muchas de las cuales fueron canalizadas hacia las celebraciones 
cívicas, a la vez que constituían elementos de difusión de la enseñanza laica 



Capítulo 7

216

en el ámbito público, demostró que eran una forma de visualizar a las mu-
jeres y representarlas como elementos activos de la sociedad y la nación.

Los citados aspectos también propiciaron una mayor relación de las 
estudiantes con sus cuerpos. En aquel contexto histórico, el deporte y la 
gimnasia constituyeron nuevas formas de socialización, distintas de las que 
habían condicionado la vida de las mujeres en la sociedad tradicional. Se 
trataba de una nueva economía del cuerpo y una forma diferente de pre-
sentación en público relacionada con esa economía, que contribuía a la 
formación de otra imagen de mujeres —sobre todo de sectores medios— 
más urbanas y autónomas, con mayor dominio de sí, a la vez que desen-
vueltas. Cabe recalcar que todos estos elementos significaron un esfuerzo 
por modificar formas tradicionales de subordinación que se expresaban en 
la gestualidad y en la actitud corporal.

Aunque la escuela no cuestionó el rol de las mujeres como esposas y 
madres, a la vez que buscaba su participación en el mundo del trabajo, 
algunas maestras pusieron en discusión la posición de ellas dentro del ho-
gar, propiciando su formación a través de la puericultura, la sicología y la 
economía doméstica, conocimientos que fueron incorporados tanto en su 
vida cotidiana como en las organizaciones de servicio social en que parti-
cipaban. Igualmente, algunas maestras mostraron preocupación por pre-
parar a sus estudiantes para que se incorporaran a otras esferas del mundo 
del trabajo en condiciones más ventajosas. Esto no eliminaba el sistema 
patriarcal ni las condiciones de inequidad, pero permitía ampliar las posi-
bilidades de disputa y negociación de las mujeres, así como abrir espacios 
de mayor participación en la esfera pública.

Constitución de un campo educativo

Los cambios en la situación de las mujeres a los que nos hemos referido 
no podrían entenderse fuera de las transformaciones en el campo social 
producidas a partir del liberalismo, así como del proceso de constitución 
de un ámbito educativo como esfera relativamente autónoma de reproduc-
ción de conocimientos y prácticas pedagógicas.



La educación de las mujeres y el laicismo en la primera mitad del siglo XX

217

A diferencia de la época anterior, durante la cual la Iglesia católica mo-
nopolizó los recursos educativos —no solo en la elaboración de textos sino 
en los contenidos y la arquitectura interior de las escuelas, condicionando 
el sistema de valores, hábitos y dispositivos mentales y corporales—, con 
el liberalismo, el laicismo y la secularización se abrió un espacio para una 
mayor circulación de ideas, criterios, expresiones dentro de lo que podría-
mos llamar esferas de opinión, tanto nacionales como locales. Esto facilitó 
la constitución de un campo pedagógico en el que jugaron un papel im-
portante tanto las misiones de enseñanza como la acción de las maestras 
y maestros. Esta acción colectiva orientada a la formación de un campo 
educativo permitió el desarrollo de criterios de autoridad y legitimación 
propios, con sus propias publicaciones y recursos, sistemas de circulación 
de ideas y debates especializados sobre los objetivos de la educación, los 
sistemas de enseñanza, la higiene escolar, la educación cívica y la identidad 
nacional. El trasfondo de esto fue un verdadero movimiento intelectual al-
rededor de la escuela, capaz de asimilar y desarrollar corrientes pedagógicas 
modernas como el sistema herbartiano o la escuela activa.

La escuela fue uno de los lugares privilegiados para discutir nuevos pro-
yectos de organización social en medio de la crisis del sistema oligárquico, 
pero sobre todo fue un espacio de reflexión y experimentación sobre la 
enseñanza, sus alcances y sus métodos. Al interior del espacio educativo, 
algunas maestras tuvieron ocasión de participar activamente en debates 
culturales y pedagógicos, aunque su actuación fue subvalorada, lo que con-
dujo a que sus estrategias fueran muchas veces más bien prudentes. Para 
poder incidir en los cambios buscaron inscribirse en un campo dominan-
temente masculino y desarrollar contenidos favorables a la educación y 
afirmación social de las mujeres. Así, por ejemplo, en 1918, Rosa Andrade 
Coello se había referido a los padres de familia en los siguientes términos:

¿No la creéis apta para la medicina, para la abogacía? ¡Os equivocáis! 
La mujer tiene casi y sin casi, las mismas facultades intelectuales que el 
hombre y posee el mismo derecho para abrazar las profesiones que él. 
¿No piensa y siente la mujer de igual manera que el hombre? Entonces, 
¡por qué atacar a las que se abren camino por la senda de la literatura, de 



Capítulo 7

218

las bellas artes, de la ciencia! ¿Por qué motejarlas de ociosas y pedantes, 
que para escribir descuidan las faenas domésticas?21

Se trataba de nuevas expectativas con relación a las mujeres, que tenían 
como referente los ejemplos de la española Emilia Pardo Bazán, la colom-
biana Soledad Acosta Samper, la poeta ecuatoriana Mercedes González de 
Moscoso y otras mujeres que accedieron a la educación. La maestra María 
Luisa Salazar relata que cuando se abrieron los colegios para bachillerato 
“hubo una avalancha de jóvenes para ir a los colegios femeninos, porque 
fueron las mismas maestras las encargadas de hacer una campaña para indi-
car a las madres la importancia de la educación de sus hijas”. Con respecto 
a la labor de estas maestras, el educador Gonzalo Abad Grijalva, que tam-
bién fue partícipe de ese proceso, señaló en una entrevista:

Gonzalo Abad Grijalva. Todas estas mujeres como Angélica Carrillo 
de Mata Martínez, Elisa Ortiz de Aulestia, Blanca Margarita Abad, Cle-
mencia Soria de Bonilla, Carola Castro, María Luisa Salazar de Félix, ya 
tienen un criterio feminista de la educación y atraen a las muchachas a los 
colegios. El problema de esos años era que los padres decían: no, las chicas 
no tienen para qué ir al colegio, allá aprenden cosas que no deben, que 
aprendan a ayudarle a su mamá y que se casen. Pero estas maestras y otras 
cambian esa idea y hacen de la educación femenina un programa de toda 
su vida (Quito, enero de 2003).22

El 24 de Mayo (que existía desde 1922 como Colegio de Niñas 24 de 
Mayo) fue refundado en 1934 como Gimnasio Educacional Femenino 24 
de Mayo, constituyéndose en el primer colegio secundario femenino de Qui-
to. En las consideraciones se puso énfasis en garantizar, a través suyo, los de-
rechos de la mujer proporcionándole los recursos que le permitieran acceder 
a la universidad. María Angélica Carrillo, rectora de este colegio, señaló en 

21 BEAEP, Rosa Andrade Coello, “Educación de la mujer”, El Magisterio Ecuatoriano 19-20, 
septiembre y octubre de 1918, 122.
22 Gonzalo Abad Grijalva (1910-2009) fue educador normalista, ministro de Educación, 
funcionario de la Unesco y diplomático ecuatoriano. 



La educación de las mujeres y el laicismo en la primera mitad del siglo XX

219

1941, en el Primer Congreso de Enseñanza Secundaria del país, en su in-
tervención “Hacia una nueva educación secundaria femenina en Ecuador”:

La mujer ecuatoriana de hoy ya no puede ser considerada como simple 
flor ornamental del hogar, como simple custodia. La mujer contemporá-
nea requiere de una formación integral, que deje de lado las viejas formas 
domésticas de trabajo que se le han señalado como única vía, y que asuma 
un rol activo en el contexto productivo de la nación (Carrillo 1941, citada 
en GEMA 2000, 67).

También planteó:

Es indiscutible la necesidad de que [la mujer] se ubique cívicamente, lo cual 
quiere decir que esos estudios profesionales, por muy especializados y rápi-
dos que sean han de tener un matiz y una inspiración tal que creen en ella 
la clara conciencia de su posición en el devenir social y cultural de su país. 
No ha de ser una productora mecánica e inconsciente, sino una productora 
nacional de sus deberes y derechos, como miembro de la comunidad social 
en la que se desenvuelve (Carrillo 1941, citada en GEMA 2000, 72)

Al señalar esta problemática se estaba debatiendo sobre la incidencia de la 
educación de las mujeres no solo en el campo educativo, sino también res-
pecto de su participación en la nación, esto es en los espacios de discusión 
y definición de lo público.

De este modo se impulsaba la participación de las mujeres en la vida 
pública, pero igualmente significativos fueron los cambios provocados por 
la educación en la vida cotidiana. La emergencia de los sectores medios, 
las reformas liberales y posliberales, la modernización de la sociedad en su 
conjunto estaban generando cambios en la subjetividad que afectaban las 
formas legitimadas del sentido común ciudadano.

Es interesante comprobar que no solo los sectores de avanzada apos-
taron a cambios en las estructuras de la sensibilidad y en la organización 
de la vida cotidiana, sino que muchas de las acciones de resistencia de 
los sectores conservadores igualmente apuntaron a una modernización del 
sistema escolar, la familia, la caridad pública, aun cuando bajo sus propios 



Capítulo 7

220

parámetros, esto es del orden moral católico. En medio de las transforma-
ciones generadas en esos años, la Iglesia y los sectores conservadores basa-
ron sus acciones de oposición y resistencia en las corporaciones gremiales, 
las cofradías y sistemas de caridad, así como en la educación católica. Este 
fue, sin duda, uno de sus principales campos de disputa en medio de ese 
proceso, otro fue el de la familia y particularmente la influencia de la es-
tructura familiar sobre la vida de las mujeres (Sinardet 1999a). Bajo la 
dirección de la Iglesia muchas mujeres desarrollaron una posición activa 
orientada a su incorporación al orden católico (Herrera 2006, Chilig y Vi-
zuete 2022). El laicismo, por el contrario, se orientó a crear una esfera se-
cular, que abriría un espacio distinto para las mujeres, fortaleciendo sobre 
esa base la acción del Estado laico y debilitando la hegemonía eclesiástica.

Maestras y esferas públicas paralelas

El ambiente de transformaciones económicas, políticas y sociales de las pri-
meras décadas del siglo XX permitió, igual que en otros países de América 
Latina, que grupos de escritoras, dentro de las cuales ocuparon un lugar des-
tacado las maestras, promovieran la publicación de revistas en las que defen-
dieron, a través de ensayos y textos literarios, principios de equidad y de me-
joramiento de la condición de las mujeres abriendo paso a su reconocimiento 
como sujetos modernos (Campana 1996) y a su participación como mujeres 
en la opinión pública. Estas revistas no solo eran un vehículo de comunica-
ción (Handelsman 1978, 167), sino también de constitución de una comu-
nidad de amistad y afectos. Se puede constatar a través de cartas, de poemas 
y escritos dedicados, la solidaridad y amistad que les unía. Parafraseando a 
Nancy Fraser (1997), se podría hablar de creación de espacios abiertos a la cir-
culación de ideas y a la formación de contrapúblicos y fraternidades subalternas. 

Ya me he referido a la revista La Mujer (1905) cuyas escritoras pusieron 
en debate la situación de las mujeres y propusieron medios para alcanzar 
soluciones, planteando sus principales reivindicaciones: el acceso a la educa-
ción y al trabajo. Otra fue Flora (1917), creada por la maestra Rosaura Eme-
lia Galarza y su hermana Celina, publicación que tuvo una perspectiva más 



La educación de las mujeres y el laicismo en la primera mitad del siglo XX

221

tradicional, pero no por eso menos importante en términos de una historia 
intelectual. Lo interesante es que la directora de Flora, a lo largo de su carrera 
en el magisterio, creó diversas publicaciones a más de la señalada: La Ondina 
del Guayas (1907-1910), Hebe (1920) y otras (GEMA 2000, 24). También 
fue interesante la revista Alas (1934), cuyas directoras redactoras fueron Zoi-
la Ugarte de Landívar, Victoria Vásconez Cuvi, María Angélica Idrobo y Ro-
saura Emilia Galarza, todas maestras del Liceo Municipal Fernández Madrid 
(Goetschel 2007, 271-76). Ellas formaron parte de la Liga Internacional 
de Mujeres Ibéricas e Hispano Americanas, cuya sección ecuatoriana fue 
presidida por Zoila Ugarte. Esta liga fue pacifista y tuvo representantes en 
varios países latinoamericanos. La carta enviada por la presidenta, la mexi-
cana Elena Arizmendi, con motivo de la fundación de la revista, al parecer 
fue un hecho significativo para las integrantes de Alas pues se la reprodu-
ce en dos números. Lo que quiero enfatizar es que estas mujeres pusieron 
la mirada más allá de su propio país y, como grupo, tuvieron inquietudes 
americanistas. Años antes, en 1930, María Angélica Idrobo y Zoila Ugarte 
demostraron el mismo espíritu al dar la bienvenida a la librepensadora Belén 
de Sárraga, quien realizaba un recorrido por América Latina.23

La acción pedagógica de las maestras ilustradas no solo contribuyó al 
proceso de formación de las mujeres como sujetos en el contexto de una 
modernidad incipiente, sino que dio lugar a su participación como actoras 
en el espacio público. Como maestras ensayaron con sus discípulas nuevos 
actos de género (Butler 1988) orientados a poner en cuestión las directi-
vas ya existentes. Se trataba de acciones afirmativas generadoras de nuevos 
hábitos y disposiciones corporales como “hablar alto”, defender criterios 
en público, ejercitar el cuerpo a través de la gimnasia. Esta disposición les 
permitió producir cambios en las relaciones y comportamientos de sus dis-
cípulas, pero además les llevó a asumir posiciones combativas en el escena-
rio público. Sus acciones pedagógicas activas y renovadoras se inscribieron 
dentro de un proyecto de construcción incluyente en el que participaron 
las capas medias y populares. Inspiradas en el pensamiento liberal más 

23 Belén de Sárraga (Valladolid, 1874) perteneció a grupos federalistas, republicanos, librepen-
sadores y feministas. Entre 1910 y 1931 recorrió varios países de América Latina dando confe-
rencias en defensa del sufragismo, el laicismo, los derechos de las mujeres y de la clase obrera.



Capítulo 7

222

avanzado y más tarde en el socialista, algunas maestras fueron parte de 
las movilizaciones sociales y políticas, fundaron asociaciones de educación 
popular y en sus aulas desarrollaron principios democratizadores.

Como parte de la dinámica política, algunas maestras participaron en el 
escenario político de esos años. Por ejemplo, Zoila Ugarte de Landívar, de 
tendencia liberal, intervino de manera combativa al interior del propio libe-
ralismo, alentando propuestas más democráticas (Goetschel 2010). María 
Luisa Gómez de la Torre, normalista y profesora del colegio Mejía, fue la 
única mujer que formó parte de la fundación del Partido Socialista Ecuato-
riano en 1926. En los movimientos sociales y estudiantiles de los años treinta 
y en la gesta llamada Gloriosa (1944) tuvieron un lugar destacadas maestras 
y maestros. En la constitución de Alianza Femenina Ecuatoriana, que con 
grupos indígenas, estudiantiles y populares participó en el derrocamiento del 
gobierno del presidente Arroyo del Río, estuvieron junto a dirigentes como 
Nela Martínez y Marieta Cárdenas, las maestras Luisa Gómez de la Torre, 
Raquel Verdesoto, Matilde Hidalgo de Prócel, Virginia Larenas, entre otras.

Hubo además otros espacios no recordados por la historia y apenas 
esbozados en las biografías, que señalan la creación de sociedades o agru-
paciones femeninas no necesariamente formalizadas, que seguramente fue-
ron lugares de discusión y debate sobre aspectos ciudadanos. Las propias 
revistas a las que me he referido no solo tenían una orientación literaria o 
pedagógica sino también política, si asumimos la política como un proceso 
de elaboración de pensamiento y propuestas. En 1922, María Angélica 
Idrobo fundó y fue presidenta de la Sociedad Feminista Luz del Pichin-
cha. Entre las actividades que desplegó esta sociedad estuvo la fundación 
de la Escuela Nocturna de Señoritas dirigida a mujeres obreras (Idrobo 
1962, 33). También participaron en esta escuela las maestras Zoila Ugarte 
de Landívar, Victoria Vásconez Cuvi, Eudofilia Arboleda y Lelia Carrera. 
Más tarde fue presidenta de esta asociación Elisa Ortiz de Aulestia, quién 
también tuvo una destacada participación en la Universidad Popular “Lla-
marada” (1932) y en la Escuela Industrial de Señoritas.24

24 BEAEP, Elisa Ortiz Aulestia, La Escuela Industrial de Señoritas. Breves anotaciones sobre su 
organización y actividades (Quito: Ministerio de Educación, 1939).



La educación de las mujeres y el laicismo en la primera mitad del siglo XX

223

Si bien la acción innovadora de las maestras ilustradas no fue gene-
ralizada y estuvo sujeta a límites que eran históricos y estructurales —se 
vieron circunscritas por la “convención histórica”, como apunta Butler—, 
desarrollaron puntos de vista y acciones de avanzada con respecto a la 
época en que les tocó vivir. En oposición a la visión economicista de los 
cambios educativos, se debe señalar que el énfasis en la profesionalización 
del magisterio, en la adquisición de profesiones intermedias que permitie-
ran ganarse la vida a las jóvenes de sectores medios y populares —con la 
fundación en 1930 del Liceo Fernández Madrid, por ejemplo— aunque 
coadyuvaba al desarrollo y la modernización económica y social, también 
potenciaba a las mujeres implicadas en este proceso, brindándoles mayo-
res posibilidades de autonomía y realización personal. Uno de los aspectos 
interesantes es que esto no fue un efecto mecánico de la acción estatal, 
sino de un proceso en el cual fue significativo el accionar de las propias 
maestras, que supieron aprovechar las circunstancias para introducir cam-
bios favorables a su condición. Tanto en los congresos pedagógicos legi-
timados por los docentes, como en la práctica diaria (en la producción 
del conjunto del magisterio), su participación no fue publicitada o por lo 
menos no lo fue tanto como la de sus contemporáneos varones, sin ser por 
eso menos importante.

Más allá de las aulas, un grupo de maestras intervino dentro del ámbito 
intelectual y político, defendiendo derechos como la participación política 
y el sufragio femenino. En 1924, la primera médica del país y posterior-
mente maestra del normal Manuela Cañizares, Matilde Hidalgo de Prócel, 
al dar su voto y, de esta manera, provocar una consulta a la Corte Cons-
titucional (que avaló su acción), no solo se convirtió en la primera mujer 
votante del Ecuador, sino que contribuyó a introducir modificaciones en 
la propia organización política del Estado. Seguramente su acción no fue 
aislada ni simplemente incidental; al parecer había un clima político en el 
que las mujeres debatían sobre el derecho al voto, siendo los espacios esco-
lares uno de los ámbitos que acogían ese debate. En ese mismo año 1924, 
un artículo en la ciudad de Guayaquil satiriza el voto femenino y se refiere 
al Comité Electoral Femenino de Machala como uno de los impulsores. 
Igualmente se menciona la formación de un “Club Feminista denominado 



Capítulo 7

224

Dolores Sucre encargado de hacer propaganda electoral”.25 En 1925, la 
maestra Victoria Vásconez Cuvi (1925, 42) expresó:

La mujer necesita el voto por estricta justicia, porque obedece las leyes y 
sufre más la insuficiencia de ellas, porque tiene igual responsabilidad jurídi-
ca que el hombre, porque paga las mismas contribuciones; en una palabra 
porque se ha resignado a todos los deberes y le faltan todos los derechos. 

En 1928, un año antes de que la Carta Constitucional de 1929 otorgara 
de manera expresa el voto a las mujeres, la maestra laica María Angélica 
Idrobo defendió abiertamente el derecho al sufragio.26

Todas estas acciones, si bien no estuvieron avaladas por la esfera pública 
hegemónica, fueron básicas para constituir una esfera pública femenina 
capaz de comenzar a incidir en la opinión pública.

Reflexiones finales

Tomando como punto de partida la educación de las mujeres en el siglo 
XIX, he examinado los cambios que se dieron en ese campo en la primera 
mitad del siglo XX, en el contexto de la educación laica, la implemen-
tación del sistema herbartiano y la educación activa. Como he podido 
mostrar en este y otros trabajos, un grupo importante de maestras de 
avanzada participó activamente en ese proceso de cambios educativos que 
transformaron su vida, así como la de innumerables niñas y adolescentes 
a su cargo, abriendo nuevas posibilidades para su participación en el ám-
bito público y privado (Goetschel 2007). Las acciones propiciadas por la 
educación laica fueron resultado de iniciativas estatales, pero también de 
una preocupación por lo social impulsada por un grupo de maestras que 
intervinieron activamente en ese proceso.

25 Biblioteca de Autores Ecuatorianos Carlos Rolando (BAECR), “El futuro mandatario, Sr. 
Dr. Dn. José Luis Tamayo”, La Mujer Ecuatoriana 14-15, enero-febrero de 1920, 1.
26 BAECR, María Angélica Idrobo, “Discurso en la velada del Centro Cultura y Renova-
ción”, La Nación, Guayaquil, 12 de julio de 1928, s. p. 



La educación de las mujeres y el laicismo en la primera mitad del siglo XX

225

La educación laica preparó a jóvenes mujeres provenientes de los secto-
res medios y populares para su incorporación a las nuevas formas de trabajo 
impulsadas por el aparato estatal, el comercio y la actividad manufacturera, 
pero también estimuló la formación de nuevas relaciones de clase, étnicas 
y de género. El sistema educativo, mediado por la acción de las maestras, 
permitió el desarrollo de nuevas actitudes corporales, así como de nuevas 
formas de organización y uso del tiempo. Es cierto que todo esto era nece-
sario para la modernización del país en términos laborales y de formación 
de ciudadanía, pero al mismo tiempo potenciaba a las estudiantes y a las 
propias maestras implicadas en ello. La noción de esferas públicas paralelas 
o contrapúblicos subalternos ha permitido entender cómo, en medio de sus 
prácticas, las docentes buscaron construir espacios de discusión y debate 
que dieron lugar a nuevas formas de subjetividad e identidad, así como a la 
posibilidad de inscribirse en el mundo público y en el ejercicio ciudadano. 

Demandas como el acceso a la educación y al trabajo, el derecho al 
voto, la democratización de la sociedad a través de la educación y el fo-
mento de la educación popular, así como las relacionadas con la inserción 
de la mujer en la sociedad de manera profesional y cívica, no solo senta-
ban las bases para una industrialización y racionalización de la sociedad 
en su conjunto, sino que también apuntaban a la posibilidad de un tipo 
de modernidad menos excluyente y como parte de ella a la potenciación 
de las mujeres, brindándoles posibilidades de una ciudadanía activa y de 
autonomía y realización personal. Según he manifestado, algunas maestras 
actuaron de manera creativa en los colegios de mujeres en los cuales fueron 
directoras y docentes, creando, como contrapartida de una esfera pública e 
intelectual dominantemente masculina, sus propios medios de publicidad, 
sus revistas, que no fueron solo pedagógicas, sino también literarias y de 
variedades relacionadas con la innovación en la vida cotidiana, publicacio-
nes que les permitieron mostrar sus demandas e intereses.

La participación de las maestras fue fundamental en el proceso de cons-
titución de una tendencia feminista en el Ecuador. Aunque su acción in-
novadora no fue generalizada y estuvo sujeta a límites históricos, y aun 
cuando buena parte de lo que hicieron no fue reconocida por los círculos 
hegemónicos masculinos, su contribución a la democratización del país 



Capítulo 7

226

fue significativa. Este grupo de maestras buscó construir espacios de discu-
sión y debate que dieron lugar a nuevas formas de subjetividad, así como 
a la posibilidad de inscribir a las mujeres y de inscribirse ellas mismas en el 
mundo público y en el ejercicio ciudadano, desarrollando puntos de vista 
y acciones de avanzada con respecto a la época en que les tocó vivir.

Archivos 

ABFL	 Archivo-Biblioteca de la Función Legislativa
BEAEP	 Biblioteca Ecuatoriana Aurelio Espinosa Pólit
BAECR	 Biblioteca de Autores Ecuatorianos Carlos Rolando, Munici-

pio de Guayaquil
MNMEE	 Museo Nacional de Medicina Eduardo Estrella

Referencias

Alemán, Álvaro. 2023. “El inquieto afán de la vida que se presiente o se 
recuerda” Quito 1919-1928. Mujeres universitarias, juegos florales y 
cuadros vivientes”. En Irruptoras. Mujeres en la Universidad Central del 
Ecuador (1921-202), coordinado por Susan Rocha, 377-422. Quito: 
Editorial Universitaria.

Ayala, Enrique. 1994. Historia de la Revolución Liberal. Quito: Corpora-
ción Editora Nacional / Taller de Estudios Históricos.

Barrera-Agarwal, María Helena. 2015. Dolores Veintimilla. Más allá de los 
mitos. Quito: Academia Nacional de Historia / Sur Editores.

Borchart de Moreno, Christiana. 1991. “La imbecilidad y el coraje. La 
participación femenina en la economía colonial (Quito, 1780-1830)”. 
Revista Complutense de Historia de América 17: 167-82. https://revistas.
ucm.es/index.php/RCHA/article/view/RCHA9191110167A

Bourdieu, Pierre. 1962. “Algunas propiedades de los campos”. En Cuestio-
nes de sociología, 112-19. Madrid: Istmo. 

Bourdieu, Pierre. 1991. El sentido práctico. Madrid: Taurus.



La educación de las mujeres y el laicismo en la primera mitad del siglo XX

227

Butler, Judith. 1988. “Performative Acts and Gender Constitution. An 
Essay in Phenomenology and Feminist Theory”. Theatre Journal 40 (4): 
519-31. https://www.jstor.org/stable/3207893 

Campana, Florencia 1996. “Las revistas escritas por mujeres. Espacios 
donde se procesó el sujeto feminista, 1905-1907”. Tesis de maestría, 
Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador.
http://hdl.handle.net/10644/2771 

Castel, Robert, y Claudine Haroche. 2003. Propiedad privada, propiedad 
social, propiedad de sí mismo. Conversaciones sobre la construcción del in-
dividuo moderno. Rosario: Homo Sapiens. 

Chambers, Sarah. 2003. “Letters and Salons. Women Reading and 
Writing the Nation”. En Beyod Imagined Communities. Reading and 
Writing the Nation un Ninetenth-Century Latin America, editado por 
Sara Castro-Klarén y Jhon Chasteen, 54-83. Woodrow Wilson Center 
Press / Johns Hopkins University Press.

Chilig, Enma, y Luis Esteban Vizuete. 2022. “El surgimiento del asocia-
cionismo caritativo femenino y la politización de las mujeres católicas 
en Ecuador entre 1860 y 1904”. Theorein. Revista de Ciencias Sociales 6 
(1): 47-60. https://doi.org/10.26807/theorein.v6i01.71  

Demélas, Marie-Danielle, e Ives Saint-Geours. 1988. Jerusalem y Babilo-
nia. Religión y política en el Ecuador, 1780-1880. Quito: Corporación 
Editora Nacional.

Elías, Norbert (1993) [1977]. El proceso de la civilización. Madrid: FCE.
Fraser, Nancy. 1997. Iustitia Interrupta. Reflexiones críticas desde la posición 

postsocialista. Bogotá: Universidad de los Andes / Siglo del Hombre 
Editores.

GEMA (Grupo de Educadoras María Angélica). 2000. Maestras que dejaron 
huella. Aproximaciones biográficas. Edición de Raquel Rodas y GEMA. 
Quito: Conamu / Taller de Investigación y Comunicación Manuela.

Goetschel, Ana María. 2006. Orígenes del feminismo en el Ecuador. Antolo-
gía. Quito: CONAMU / FLACSO Ecuador / Comisión de Género y 
Equidad Social del MDMQ / Secretaría de Desarrollo y Equidad Social 
del MDMQ / UNIFEM.



Capítulo 7

228

Goetschel, Ana María. 2007. Educación de las mujeres, maestras y esferas 
públicas. Quito: FLACSO Ecuador / Abya-Yala.

— 2010. “Las paradojas del liberalismo y las mujeres. Coyuntura 
1907-1909”. En Celebraciones centenarias y negociaciones por la na-
ción ecuatoriana, coordinado por Valeria Coronel y Mercedes Prieto, 
209-36. Quito: FLACSO Ecuador.

— 2018. “Los debates sobre la pena de muerte en Ecuador, 1857-1896”. 
Procesos 47 : 11-32. http://hdl.handle.net/10644/6319 

Guevara, Darío. 1956. “Dos capítulos de ‘Rocafuerte y la educación pú-
blica en el Ecuador’ (obra inédita)”. Revista Ecuatoriana de Educación 8 
(42): 28-51. http://hdl.handle.net/10469/11170 

Handelsman, Michael. 1978. Amazonas y artistas. Un estudio de la prosa de 
la mujer ecuatoriana. Guayaquil: Casa de la Cultura Ecuatoriana

Herrera, Gioconda. 2006. “The Catholic Church and Public Life in 
Ecuador under Liberalism, 1895–1920”. Tesis doctoral, Columbia 
University. https://www.proquest.com/docview/305344860 

Idrobo, Tarquino. 1962. María Angélica Idrobo. Maestra inolvidable. Qui-
to: Minerva.

Jordán, Pilar, y Gabriela Dalla-Corte. 2006. “Mujeres y sociabilidad políti-
ca en la construcción de los estados nacionales”. En Historia de las mu-
jeres en España y América Latina, dirigido por Isabel Morant, 559-83. 
Madrid: Cátedra.

Kingman, Eduardo, y Erika Bedón. 2022. Ferias, plazas y mercados: Otra 
memoria posible. Quito: Municipio de Quito / Instituto Metropolitano 
de Patrimonio.

Landázuri, Carlos. 1984. Vicente Rocafuerte y la educación. Quito: PUCE.
Landázuri, Mariana. 2004. Juana Miranda. Fundadora de la Maternidad de 

Quito. Quito: Banco Central del Ecuador.
Maiguashca, Juan. 2005. “El proyecto garciano de modernidad católica re-

publicana en Ecuador, 1930-1875”. En La mirada esquiva. Reflexiones 
históricas sobre la interacción del estado y la ciudadanía en los Andes (Boli-
via, Ecuador y Perú); Siglo XIX, editado por Martha Irurozqui, 233-59. 
Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas.



La educación de las mujeres y el laicismo en la primera mitad del siglo XX

229

Minchom, Martin. 2007. El pueblo de Quito 1690-1810. Demografía, di-
námica socioracial y protesta popular. Quito: FONSAL.

Núñez Sánchez, Jorge. 1999. “Inicios de la educación pública en el Ecua-
dor”. Procesos 13: 3-23. http://hdl.handle.net/10644/1432 

Ossenbach, Gabriela. 1993. “Estado y educación en América Latina a par-
tir de su independencia (siglos XIX y XX)”. Revista Iberoamericana de 
Educación 1 (1). https://rieoei.org/historico/oeivirt/rie01a04.htm 

— 1996. “La secularización del sistema educativo y de la práctica pedagó-
gica: Laicismo y nacionalismo”. Procesos 8: 33-54.
http://hdl.handle.net/10644/1247 

Paladines, Carlos. 1998. Rutas al siglo XXI. Aproximaciones a la historia de 
la educación en el Ecuador. Quito: Santillana.

Poloni-Simard, Jacques. 1992. “Mujeres indígenas y economía urbana. El 
caso de Cuenca durante la colonia”. En Mujeres de los Andes. Condicio-
nes de vida y salud, editado por Anne Claire Défossez, Didier Fassin 
y Mara Viveros, 201-21. Bogotá: IFEA / Universidad Externado de 
Colombia.

Scott, Joan. 2008. Género e Historia. México D. F.: Fondo de Cultura Eco-
nómica / UNAM.

Sinardet, Emmanuelle. 1996. El laicismo. Consolidación y crisis 1925-1946. 
Quito: ICAM / Abya-Yala.

— 1999a. “El papel educador de los padres de familia. Táctica de la Igle-
sia en la lucha contra las reformas educativas liberales en Ecuador 
(1906-1914)”. En Familia y Educación en Iberoamérica, coordinado por 
Pilar Gonzalbo, 213-222. México D. F.: El Colegio de México.

— 1999b. “La preocupación higienista en la educación ecuatoriana en 
los años treinta y cuarenta”. Bulletin de l’Institut Français d’Études An-
dines 28 (3): 411-432.
https://www.persee.fr/doc/bifea_0303-7495_1999_num_28_3_1373 

Soasti Toscano, Guadalupe. 2021. “Política, educación y ciudadanía. 
El sistema de educación pública en el Ecuador en el período 1826 a 
1860”. Tesis doctoral, Universidad Pablo de Olavide, España.
https://dialnet.unirioja.es/servlet/tesis?codigo=300685 



Capítulo 7

230

Terán Najas, Rosemarie. 2015. “La escolarización de la vida. El esfuerzo 
de construcción modernidad educativa en el Ecuador (1821-1921)”. 
Tesis doctoral, Universidad Nacional de Educación de la a Distancia, 
España. https://dialnet.unirioja.es/servlet/tesis?codigo=45112 

Vásconez Cuvi, Victoria. 1925. Actividades domésticas y sociales de la mujer. 
Quito: Talleres Tipográficos Nacionales.

Williams, Derek. 2007. “La creación del pueblo católico ecuatoriano 
(1861-1875)”. En Cultura política en los Andes (1750-1950), editado 
por Cristóbal Aljovín de Losada y Nils Jacobsen, 319-73. Lima: Uni-
versidad de San Marcos / Cooperación Regional Francesa para los Paí-
ses Andinos.



Parte IV
Participación política 
durante el siglo XX





233

Capítulo 8
Militancias de mujeres en
las izquierdas: estrategias, agendas
y conflictos, 1938-1966
Tatiana Salazar Cortez

Deseo empezar este texto, dedicado a la militancia de las mujeres de iz-
quierda en Ecuador, enfatizando el plural que he usado en el título. Me 
detengo en ello por tres razones. En primer lugar, me parece importante 
destacar el carácter diverso de las militancias políticas. Me interesa analizar 
la práctica política, los compromisos y reivindicaciones asumidos y de-
fendidos de manera orgánica que las mujeres experimentaron en distintas 
plataformas de trabajo. En este sentido, la militancia de izquierda —el 
trabajo orgánico sostenido en el seno de los partidos políticos, sumado a 
la militancia femenina (Trebisacce 2013)— es el compromiso asumido en 
espacios autónomos coordinados por mujeres, y las militancias mixtas y 
paralelas, contribuyeron a moldear estas experiencias: los valores éticos, es-
téticos, los proyectos y las estrategias de las mujeres que analizo en este tex-
to. Dicho de otra manera, el plural de las militancias hace referencia a sus 
especificidades, su versatilidad y la complejidad que acarreó esta manera de 
hacer política para las mujeres izquierdistas en el arco temporal de estudio.

En segundo lugar, subrayo el plural de mujeres, porque históricamen-
te ha sido un grupo humano complejo y diverso en términos de clase, 
de etnia, de edad, origen geográfico y demás categorías que pueden ser 
empleadas para analizarlas. Me parece importante destacar que me limi-
to a estudiar las militancias de ciertas mujeres de izquierda y de aquellas 
que participaron coyunturalmente en espacios políticos que fueron lide-
rados por estas mujeres. Con esta precisión, quiero evitar generalizaciones 

https://doi.org/10.46546/2025-72foro-08



Capítulo 8

234

y lecturas esencialistas sobre la participación política de las mujeres en el 
país. En tercer lugar, me referiré a las izquierdas porque en este arco tem-
poral de estudio este campo político enfrentó varios sacudones ideológicos 
que obligaron a su redefinición y reorganización. Las mujeres militantes no 
se quedaron al margen de esa crisis, sino que participaron activamente en 
el debate, sobre todo a partir de la década de 1960. Es, entonces, en este 
marco plural de cambios políticos que sitúo a las actoras de este texto, sus 
estrategias, sus agendas y los conflictos que vivenciaron.

He decidido ubicar a estas mujeres militantes en tres momentos y espa-
cios políticos: la Alianza Femenina Ecuatoriana (AFE), activa entre 1938 
y 1945, la celebración de la Primera Conferencia de Mujeres Trabajadoras 
de Pichincha, de 1956 y la Unión Revolucionaria de Mujeres del Ecua-
dor (URME), espacio que funcionó entre 1962 y 1966. Ha sido un ar-
bitrio mío situarlas específicamente en estas plataformas políticas y no en 
otras. Esta decisión se debe, por un lado, a la posibilidad de analizar su 
discurso en esos contextos políticos específicos y, por otro, a la tiranía y 
disponibilidad de las fuentes. No ha sido sencillo encontrar las huellas de 
estas mujeres en las publicaciones partidistas, en archivos institucionales 
—estos últimos prácticamente inexistentes— y, menos aún en archivos y 
bibliotecas públicas. De hecho, ha sido gracias a la voluntad política de la 
comunista y activista por los derechos de las mujeres Nela Martínez que 
he podido acceder a las fuentes en las que se monta esta investigación. El 
archivo privado Martínez-Meriguet (AMM) alberga la mayor parte de la 
documentación que he empleado. Evidentemente, la prensa partidista, las 
hojas volantes y las impresiones del trabajo político recogido por medios 
periodísticos de otras tendencias han contribuido a llenar ciertos vacíos del 
recorrido efectuado por dichas mujeres.

Finalmente, no quisiera cerrar esta introducción sin resaltar mi inten-
ción política de visibilizar el trabajo realizado por ellas y la influencia que 
tuvieron en el debate del campo de las izquierdas. Precisamente, considero 
que la actividad política emprendida por estas militantes fue un proyec-
to voluntario por configurarse como sujetas históricas, en femenino. De 
este modo, las considero como agentes de su propia historia, con logros, 
sueños, proyectos, fracasos, rupturas e intencionalidades propias. Fueron 



Militancias de mujeres en las izquierdas: estrategias, agendas y conflictos, 1938-1966

235

mujeres que desde su accionar, en ocasiones, cuestionaron el orden político 
patriarcal y del género vigente (Llona y Aresti 2019); mientras que otras 
apelaron a aquel para lograr reconocimiento (Nash 1994). En este sentido 
y no de manera azarosa, fueron mujeres que se cuestionaron sobre cómo 
las desigualdades que enfrentaban en su trajinar en la política fueron el 
producto social y cultural de su diferencia sexual. En resumen, considero 
que la militancia de las mujeres de izquierda y sobre todo su voluntad por 
trabajar por los derechos de las mujeres constituyeron un esfuerzo deli-
berado por mejorar su posición relativa en los diferentes ámbitos de la 
vida, material y simbólicamente en un sentido favorable para ellas (Llona y 
Aresti 2019; Blasco Herranz 2014, 273). Eso sí, en un medio político que 
les exigió, por un lado, estrategias y negociaciones, al mismo tiempo que se 
resistía sistemáticamente a reconocer sus derechos políticos.

Iniciaré con una breve presentación de las organizaciones. Me interesa 
identificar cuáles fueron y cuándo se activaron políticamente. En un se-
gundo momento me detendré en sus agendas de trabajo y las estrategias 
desplegadas en función de los contextos políticos. Luego puntualizaré las 
dificultades y conflictos que las mencionadas mujeres enfrentaron, en oca-
siones frente a ellas mismas y en otras frente a prácticas hostiles y al descré-
dito proveniente de sus compañeros varones. Finalmente, cierro este artí-
culo con una breve reflexión sobre el antifeminismo de las izquierdas y las 
tensiones surgidas ante la reivindicación política feminista de estas mujeres.

Mujeres políticas de izquierda: sus perfiles y contextos

La mayoría de las militantes que estudio formaron parte de agrupaciones 
de izquierda, en su mayoría del Partido Comunista del Ecuador (PCE), del 
Partido Socialista (PS) y, posteriormente, del Partido Socialista Revolucio-
nario del Ecuador (PSRE). Algunas fueron militantes de larga trayectoria 
del PCE que incluso llegaron a ocupar instancias de decisión al interior del 
partido, si no a escala nacional, sí a nivel provincial. Entre las figuras más 
destacadas constan Nela Martínez, María Luisa Gómez de la Torre y Lucía 
Ochoa. Algunas militaron activamente en los partidos, otras, más bien, 



Capítulo 8

236

frecuentaron espacios cercanos al horizonte de influencia de la izquierda, 
sin que eso haya llegado a su incorporación formal, como lo veremos más 
adelante. Las reuniones de la AFE, la URME y los encuentros llevados a 
cabo por sindicatos, comités de empresas, o de las instancias específicas co-
mo fue la Conferencia de Mujeres Trabajadoras de 1956, contribuyeron a 
la diversificación tanto de los partidos políticos, que aprovechaban esas co-
yunturas para captar miembros, como de las plataformas de mujeres. En 
otras palabras, los espacios de militancia exclusivamente femenina se nu-
trieron de experiencias políticas mixtas y paralelas a las que acudieron dis-
tintos tipos de mujeres. Según veremos, en ocasiones los organismos mas-
culinos apoyaron estas experiencias, mientras que en otras las cuestionaron 
abiertamente. Definir las agencias específicas de las mujeres se vuelve, en-
tonces, un trabajo de escrutinio de sus narrativas, especialmente en situa-
ciones de confrontación.

Este texto está dedicado únicamente a la participación política feme-
nina en los partidos de izquierda y no a la de todos sus miembros, de 
modo que el perfil sociológico que he logrado trazar ha sido parcial e 
incompleto. La parte visible de la militancia femenina, es decir, quienes 
firmaron los escritos y las dirigentes de más renombre, por así decirlo, 
estuvo compuesta por mujeres profesionales. En los espacios de militancia 
se destacan maestras, periodistas, intelectuales y artistas. Algunas más pre-
sentes en el escenario público, otras menos, eran provenientes, no todas, 
de un sector femenino educado, de clase media y blanco mestizo, aunque 
no exclusivamente. Por ejemplo, las actas de sesión de AFE indican que 
ocasionalmente acudían a las sesiones obreras de La Internacional, repre-
sentantes de comités barriales de la ciudad de Quito como los de San Juan, 
San Roque y San Marcos. Por su parte, durante la Conferencia de Mujeres 
Trabajadoras de 1956 las diversas procedencias sociales estuvieron al or-
den del día, al ser las sindicalistas, representantes de comités de empresas y 
militantes de izquierdas quienes asistieron a este encuentro. Asimismo, las 
escasas fotografías resguardadas de URME permiten apreciar que mujeres 
afroecuatorianas y de sectores populares también frecuentaban la organi-
zación; sin embargo, me ha sido imposible determinar su tipo de vincula-
ción. A pesar de que estos espacios buscaron politizar diversos problemas 



Militancias de mujeres en las izquierdas: estrategias, agendas y conflictos, 1938-1966

237

concernientes a las mujeres, es innegable que la influencia del marxismo 
moldeó sus ponencias discursivas y reivindicaciones. Pese a la sensibilidad 
política propia de su corriente de pensamiento, estas mujeres concibieron 
la realidad de las ecuatorianas desde una distancia de clase y etnia. Por lo 
menos, las fuentes escritas a las que he tenido acceso revelan que al interior 
de esos espacios el predominio de las mujeres intelectuales era innegable. 
Eso sí, no obstante la diversidad sociológica, las reivindicaciones de “la 
mujer obrera” y las mujeres trabajadoras de manera más general fueron los 
ideales que las impulsaron a movilizarse políticamente en nombre de los 
derechos de “las ecuatorianas”.

Tal como destaqué antes, no todas las que confluyeron en las plata-
formas de mujeres de izquierda pertenecieron a este campo político. En 
Alianza Femenina, más marcadamente, y en URME, de manera más rei-
terada, contaron con el apoyo de mujeres pertenecientes a otras corrientes 
políticas. A la AFE, en concreto, le impulsó el afán de “unificación de todas 
las fuerzas femeninas”.1 Ejemplo de ello fue que, en la Dirección de Alianza 
Femenina de 1938, la liberal y feminista de comienzos del siglo XX, Zoila 
Ugarte de Landívar, formó parte de la junta consultiva de la organización. 
Asimismo, en 1944, la escritora Aurora Ayala de Ramírez Pérez asumió 
la secretaría de cultura y, posteriormente, la dirección de la organización. 
También, en 1944, llama la atención el trabajo en la secretaría de Higiene y 
Deportes de la maestra y primera médica del país Matilde Hidalgo de Pró-
cel, así como la participación de Hipatia Cárdenas de Bustamante, quien 
presidió la Alianza, y de Dolores Cacuango. Esta última figuró como en-
cargada de la secretaría de Asuntos Indígenas, aunque las actas de sesión de 
la organización no permiten rastrear si esta designación fue nominal o si, 
en efecto, Cacuango participó de los debates y reuniones de la AFE. 

Esta diversidad política podría llevar a inferir que esos espacios orga-
nizativos gozaron de un espíritu de apertura ideológica y de colaboración 
como norma de funcionamiento. Sin embargo, no hay que perder de 
vista que, durante la década de 1940, especialmente en el contexto de La 

1  Archivo Martínez-Mériguet (AMM), carpeta AFE, “Carta dirigida al Presidente de la 
Asamblea”, Quito, 1945.



Capítulo 8

238

Gloriosa, la colaboración entre partidos de distintas tendencias fue recu-
rrente. No es de extrañarse, entonces, que la AFE haya reproducido una 
estrategia que estaba ya en marcha a nivel partidista. Las historiadoras 
Catalina León Galarza (2016) y Silvia Vega Ugalde (2014) han destacado 
este hecho en sus reflexiones sobre el tema. No obstante, en el caso de la 
URME el control de las comunistas fue innegable. Las cartas personales 
de Nela Martínez dan testimonio de este hecho, que ocasionó no pocos 
altercados y malestares entre las integrantes de la organización (Salazar 
Cortez 2021, 63-68).

A diferencia de la AFE, un espacio que sí tuvo una fuerte narrativa y 
composición obrerista fue la Primera Conferencia de Mujeres Trabajadoras 
de Pichincha en 1956. Por motivo de la conmemoración del 8 de marzo 
de ese año, la socialista Laura Almeida, en nombre de la Federación de 
Trabajadores de Pichincha (FTP) asumió la coordinación de la conferen-
cia. Con el apoyo de la comunista Nela Martínez, de Raquel Verdesoto 
de Romo Dávila, quien en ese momento lideraba la organización Mujeres 
del Ecuador, y de Fanny Garrido como delegada de la Alianza Femenina 
Universitaria (AFU) se aunaron fuerzas para la planificación del encuentro. 
La Conferencia no solo dio una primera muestra de solidaridad interpar-
tidista femenina, sino que también congregó a mujeres que acudieron en 
calidad de asistentes independientes, o como delegadas del sector público y 
de empresas privadas sin estar necesariamente sindicalizadas ni adheridas a 
ningún partido. De manera central, el encuentro acogió a delegadas de 16 
entidades de trabajadoras de la Sierra centro-norte del país. 

Las actas del evento destacan que entre las organizaciones que enviaron 
representantes estuvieron la Unión Nacional de Educadores (UNE), la So-
ciedad Artística e Industrial de Pichincha, el grupo Mujeres del Ecuador, 
el Comité Femenino Popular de la Magdalena, el Sindicato y Comité de 
Empresa “La Internacional”, el Comité de Empresa “La Unión”, el Comi-
té de Empresa de la Fábrica Uyumbicho, el Comité de Empresa “ASO”, 
el Sindicato de “LIFE”, el Comité de Empresa “Lord”, el Sindicato de 
Vendedores de Pequeños Artículos “La Marín”, el Sindicato de Sastres y 
Modistas, el Comité de Empresa “Folkore” y el Sindicato Provisional de la 
Caja del Seguro. También enviaron delegadas algunos comités de empresa 



Militancias de mujeres en las izquierdas: estrategias, agendas y conflictos, 1938-1966

239

de Riobamba, Ambato y Loja. Sin lugar a duda, el componente obrero 
marcó el sentido de las reivindicaciones presentadas, aunque no exclusiva-
mente, como lo veremos más adelante. La reunión de 1956 constituyó el 
inicio de una red de colaboración y solidaridad política entre mujeres de 
izquierda, que, si bien no logró continuidad en ese momento, se volvería a 
conformar en 1962, en la Unión Revolucionaria de Mujeres del Ecuador.

En la URME confluyeron mujeres que antes habían trabajado coyun-
turalmente. Esta entidad era una plataforma claramente controlada por 
las comunistas, concretamente fue Nela Martínez quien llevó la batuta en 
este espacio político. Martínez abogó por una “organización real de mu-
jeres” que no uniese, como había sucedido en el pasado —posiblemente 
haciendo alusión a la AFE—, a “apoderadas con las obreras”. Sin duda, la 
URME retomó una narrativa más de izquierda y más popular, donde las 
demandas de las mujeres proletarias y políticas ocuparon un lugar central. 
A lo largo de los años, las mujeres de izquierda lograron crear una red de 
solidaridad que se movilizó de manera coyuntural. Un buen número de las 
colaboradoras de la URME se remontaba a los años de activismo de la AFE 
y al de 1956. Por ejemplo, María Luisa Gómez de la Torre, Lucía Clavijo 
Peñaherrera, Lucrecia López, Isabel Herrería y Fanny Garrido iniciaron su 
trabajo político vinculadas al PCE y a Alianza Femenina. Por su parte, otro 
componente de mujeres provino del encuentro previo a 1956. Entre ellas 
Laura Almeida, Hilda Auz, Lía Aguirre y Clara Antonia Aguirre, todas so-
cialistas revolucionarias, acudían a las reuniones de la URME y colabora-
ron con su medio de publicación Nuestra Palabra. También, Piedad Ochoa 
de Gallegos Anda se unió a la URME tras su paso como delegada de la 
Asociación de Empleados del Departamento Médico del Seguro Social en 
1956, por mencionar algunos recorridos que he podido trazar.

Además de mujeres afines a proyectos de militancia femenina, hubo 
mujeres comunistas que participaron en la URME bajo la vigilancia del 
PCE y otras cercanas al campo de influencia comunista, aunque no afilia-
das formalmente al PCE, que contribuyeron con la URME. Marieta Cár-
denas Portilla formó parte de la dirección de la URME y de las filas del 
PCE. Isabel Herrería, Lucía Ochoa de Merino, Eugenia Viteri entrarían 
en este grupo que colaboró con el PCE; sin embargo, en la década de 1960 



Capítulo 8

240

no era muy clara su relación con el partido. También, la participación 
de ciertas mujeres en las páginas de Nuestra Palabra, revista de URME, 
mostraría la colaboración con la organización y su espacio periodístico. 
Por ejemplo, Mariana de Pineda, L.R. Cabrera, Daura Olema, Graciela 
Villamar, Laura Mosquera de Ortiz y Elsa Castro participaron como arti-
culistas. Su filiación política me ha sido imposible determinar, igual que 
su nivel de participación en la URME debido a la inexistencia de actas de 
sesión de la organización.

En resumen, las mujeres que intervinieron en estos espacios coordina-
dos por las izquierdistas no siempre fueron militantes, no siempre compar-
tieron afinidades ideológicas y, más bien, parecería que colaboraron solo 
puntualmente con las que estaban organizadas en torno a objetivos pre-
cisos. En todo caso, esas plataformas forjaron amistades y lazos políticos 
que al pasar de los años se reencontraron para demandar políticamente 
más derechos para las mujeres. Los discursos vertidos en sus publicaciones, 
actas de sesión y escritos ponen de relieve las demandas constantes de estas 
mujeres militantes por exigir más presencia y reconocimiento en la esfera 
política de toma de decisiones e incluso de dirección de ciertas carteras del 
Estado. A este tema dedico la siguiente sección.

Estrategias y narrativas políticas

La Alianza Femenina Ecuatoriana inició sus actividades en 1938, pero 
fue en el contexto de La Gloriosa, en 1944, cuando la organización co-
bró fuerza. Debido a su participación en los eventos que condujeron a la 
toma del poder por José María Velasco Ibarra y la apertura de las jornadas 
constituyentes de 1945, la AFE tomó un nuevo impulso. Este momento 
histórico despertó un proceso de rediseño organizativo que se evidenció en 
la creación de siete nuevas secretarías de trabajo. Las actas de sesión de la 
AFE y los discursos de Nela Martínez expuestos en el pleno de la Asamblea 
Constituyente dan cuenta de las expectativas suscitadas en torno a este 
episodio democrático extraordinario y la manera en que se propusieron 
disputar nuevos significados de ser mujer en la política nacional.



Militancias de mujeres en las izquierdas: estrategias, agendas y conflictos, 1938-1966

241

Nela Martínez, en calidad de diputada alterna (Becker 2007, 137-38), 
exigió en los siguientes términos a los asistentes en el pleno de la Asamblea 
Constituyente el reconocimiento de la valía política de las mujeres:

Alianza Femenina Ecuatoriana, formada por mujeres de todos los sectores 
culturales, sociales y económicos del país, cuyos miembros pertenecen a 
diversas ideologías políticas y religiosas, y que, por primera vez acaso en 
nuestra Historia, realiza la unificación de las fuerzas femeninas […] ha 
realizado campañas por la cultura y el servicio social ecuatoriano, que de-
muestran claramente su fervor patriótico y la clara visión de sus deberes, 
viene a esta Honorable Asamblea, en la forma respetuosa que debe pre-
sentarse ante el Poder Legislativo, pero con todo el emocionado fervor de 
quien pretende hacerse eco del unánime dolor de más de la mitad de los 
ecuatorianos, que tal es la situación de las mujeres dentro de la población 
del Ecuador, que se sienten colocadas en situación de palmaria inferioridad 
en lo económico y ante la Ley.2

Con el afán de situarse como representante legítima de la “unificación de 
las fuerzas femeninas” expresadas en la AFE, Martínez demandó mejo-
rías legales y económicas para las mujeres. Su demanda se enmarcó en la 
diversidad política e ideológica de Alianza Femenina, pero también en el 
trabajo que habían emprendido. Para ella, el “fervor patriótico” expresa-
do en las campañas de cultura y de servicio social y de beneficencia que 
emprendió la AFE en barrios populares de la ciudad de Quito, así como 
en la campaña de alfabetización desplegada con madres y el cuidado de 
los niños de las reclusas en el Penal García Moreno, no solo demostraba 
la valía de las mujeres, sino que también afirmaban el estricto respeto 
de sus deberes como ciudadanas. Es más, la demanda de Martínez no se 
limitó a exigir simpatía hacia la “palmaria inferioridad” de las mujeres 
en términos económicos y sociales expresada en la Ley, sino que exigió 
para ellas “la plenitud de sus derechos políticos y civiles”. Esta exigencia 
se puede apreciar de forma más marcada en otro discurso, presentado 
el 27 de mayo de 1945 en el Teatro Nacional Sucre, con motivo de la 

2  AMM, carpeta AFE, Nela Martínez, “Borrador”, Quito, ca. 1944-1945.



Capítulo 8

242

conmemoración del primer año de los sucesos de La Gloriosa. En nom-
bre de Alianza Femenina Ecuatoriana, Martínez expresó:

Aspiramos a que un día exista en el Ecuador y en América Latina el cli-
ma de respeto democrático a la intervención activa de la mujer en la vida 
política, queremos construir para que un día no muy lejano los intereses 
del hombre y la mujer no se opongan sino se complementen y luchemos 
contra las discriminaciones sexuales, de raza o de clase. Pero entre tanto el 
hombre ecuatoriano comprenda que la mujer debe ser su igual, su com-
pañera en la lucha y la vida y no su dominadora y su sierva, tenemos la 
obligación de combatir los prejuicios de una sociedad que ha maltratado la 
dignidad de la mujer. Aspiramos a que un día se hayan superado las etapas 
del matriarcado o el patriarcado, se haya terminado con el tabú, se haya 
enaltecido y dignificado la sociedad humana […] Alianza quiere y aspira 
a transformarse en el núcleo de la unidad para que la mujer ecuatoriana 
después de haber conquistado la plenitud de sus derechos políticos y civiles 
sepa hacer uso consciente y justo de los mismos.3

Esta exigencia de igualdad política pone de relieve el claro afán no solo 
de Nela Martínez, sino también de las mujeres de la AFE, por lograr una 
participación “activa de la mujer en la vida política”. Lo interesante del 
texto citado es que ella no solo demandaba la extensión de los principios 
democráticos en el país y América Latina, sino que señalaba que la discri-
minación por motivos “sexuales, de raza o de clase” debía movilizar a va-
rones y mujeres para transformar radicalmente la sociedad. Para Martínez, 
estas luchas interseccionales formaban parte de sus anhelos y comprensión 
de la política. Esta manera de entender la acción política de las mujeres se 
puede apreciar en otras latitudes donde las comunistas estaban activas y 
planteaban las mismas reivindicaciones (De Hann 2017; McDuffie 2011; 
Valobra y Yusta 2017).

Asimismo, es posible percibir cómo para Nela Martínez la discrimina-
ción a la que eran sometidas las mujeres estaba directamente conectada con 
la relación entre ellas y los varones. No en vano señalaba como imperativa 

3  AMM, carpeta AFE, Nela Martínez, “Discurso emitido el 27 de mayo de 1945 en con-
memoración de la Gloriosa en el Teatro Nacional Sucre”, Quito, 27 de mayo de 1945.



Militancias de mujeres en las izquierdas: estrategias, agendas y conflictos, 1938-1966

243

la superación de lo que denominaba: “las etapas del matriarcado o del pa-
triarcado”, como requisito previo para dignificar y superar la situación de 
inferioridad de las mujeres. Eso sí, también consideraba que la conquista 
plena de los derechos requería un uso “consciente y justo” de los mismos 
por parte de las mujeres. Por esto, se debían unir y actuar políticamente. 
En otros términos, para Martínez, las discriminaciones a las que las mu-
jeres estaban sujetas se basaban en prejuicios por motivos de género que 
luego tenían efectos políticos nefastos para ellas.

Si el pensamiento de Martínez en 1945 mostraba la preocupación sobre 
la discriminación estructural hacia las mujeres, en 1956, durante los deba-
tes que se produjeron en la Conferencia de Mujeres Trabajadoras, la línea 
de reflexión apuntó más alto. Las organizadoras del encuentro, arguyendo 
representar a “todos los sectores de mujeres que viven de su trabajo”,4 apro-
vecharon de este espacio de discusión para demandar garantías laborales, 
mayor previsión social infantil y asistencia a la maternidad, temáticas que 
serían centrales del evento. También, tras largas jornadas de debate y re-
flexión, denunciaron “las viejas y retrasadas formas sociales” que habían, 
según ellas, dividido a la sociedad en “dos porciones antagónicas” y que, 
como efecto, “inferioriza (sic) a las mujeres”.

En un texto titulado “Nuestro mensaje en el 8 de marzo de 1956”, 
Laura Almeida, Nela Martínez, Rosa Bauz, Hilda Auz y Laura Chávez, en 
nombre de la comisión organizadora de la Conferencia de Mujeres Traba-
jadoras, no titubearon en declarar que no eran más “las esclavas sumisas de 
ayer”. En estos términos expusieron sus argumentos:

Al aspirar al reconocimiento y ejercicio pleno de nuestros derechos, estamos 
contribuyendo al adelanto y liberación de la humanidad. Ya no somos las 
esclavas sumisas de ayer. Si bien miles de mujeres, hermanas nuestras, so-
portan aún el yugo de la servidumbre, una nueva conciencia, como un bro-
te tierno dentro del surco, comienza a germinar. Humilladas, explotadas, 
sometidas dentro de los muros de una sociedad que les niega el derecho a la 

4  AMM, carpeta Organizaciones femeninas, “Primera Conferencia de Mujeres Trabaja-
doras de Pichincha. Carta de reivindicaciones de las mujeres trabajadoras de Pichincha”, 
Quito, 15 de marzo de 1956.



Capítulo 8

244

igualdad, al bienestar, a la cultura, al libre albedrío, las mujeres se rebelan, 
no cargan resignadamente sus cadenas de oprobio. Saben que el desnivel 
en que se las coloca no es algo consubstancial a su ser como se pretendía.5

Es indudable que la reflexión sobre la desventajosa situación de las muje-
res trabajadoras las llevó rápidamente a situarse como mujeres políticas: 
como parte del “adelanto y la liberación de la humanidad”. Es en este sen-
tido que celebraron su “nueva conciencia” y el brote político que germi-
naba dentro de la sociedad ecuatoriana. El texto citado no solo se limitó 
a denunciar las “taras, prejuicios y negaciones” y el “oprobio” que habían 
pesado sobre las mujeres históricamente, también les permitió identificar 
cómo la situación de discriminación por motivos de género no era “algo 
consubstancial a su ser como se pretendía”. Dicho de otra manera, eran 
conscientes sobre cómo, el hecho de ser mujeres les acarreaba desigualdad, 
discriminación social y política. Aún más, identificaron cómo el “trato 
patriarcal” las relegaba a “planos de inferioridad, pupilaje y a un lugar 
secundario” que les negaba el acceso al poder político. Para quienes escri-
bieron dicho texto, el patriarcado era una “lacra feudal” que sobrevivía al 
paso del tiempo y que regía “la práctica familiar, social y económica de la 
mujer”. Así denunciaron al patriarcado “feudal” que ratificaba su situa-
ción de subordinación social y política:

La historia de la nación está llena de estos ejemplos. Las mujeres son re-
queridas a luchar por las grandes causas, pero ellas mismas son relegadas a 
planos de inferioridad, al pupilaje y a un lugar secundario.
Con su peso de siglos las taras feudales y patriarcales impiden que las muje-
res participen en la dirección del Estado y ejerzan plenamente los derechos 
fundamentales consignados en la Constitución de la República.

Lo interesante de la coyuntura en la que estuvo inscrita la Primera Confe-
rencia de Mujeres Trabajadoras de Pichincha es que se desarrolló durante 

5  AMM, carpeta Artículos Nela Martínez, Laura Almeida, Nela Martínez, Rosa Bauz, Hil-
da Auz y Laura Chávez, “Nuestro Mensaje en el 8 de marzo de 1956”, 8 de marzo de 1956. 
Las siguientes citas son de este documento hasta que se indique lo contrario. 



Militancias de mujeres en las izquierdas: estrategias, agendas y conflictos, 1938-1966

245

un período electoral. Este contexto fue aprovechado para exigir su partici-
pación en la dirección del Estado. Tal demanda se estructuró porque estas 
mujeres formaron parte de la fracción femenina del Frente Democrático 
Nacional (FDN). Esta coalición liberal y socialista, que apoyó la candida-
tura presidencial de Raúl Clemente Huerta y José María Lasso, propuso 
que mujeres cercanas al FDN formasen parte de las listas legislativas. Por 
ejemplo, Virginia Larenas, militante socialista que acudió a la Conferencia 
de Trabajadoras como delegada de la UNE, defendía en las páginas del 
diario La Tierra este proyecto:

Conociendo de la existencia en el país de elementos femeninos de alto 
valor intelectual y moral […] creo llegado el momento de que la mujer 
ecuatoriana desempeñe funciones que sean producto de elección popular 
directa y pueda llegar, por lo tanto, al Parlamento Nacional [...]. Es ya 
tiempo de que la voz de la mujer, mezclada con la palabra masculina, sea 
escuchada en la Legislatura”.6

Virginia Larenas sugería que, por ejemplo, el valor intelectual y político 
de Hipatia Cárdenas de Bustamante, Matilde Cabeza de Vaca, Rosa Borja 
de Ycaza y María Piedad Castillo de Levi les permitiría distinguirse entre 
tantas otras candidatas dignas de “representar a la Patria”. A pesar de que 
esta exigencia fue ignorada por los partidos políticos, incluido el FDN, 
impulsó, aunque haya sido de manera lateral, el debate sobre la posibilidad 
de que las mujeres participasen de la vida política ecuatoriana de manera 
directa. Si bien esta aventura política tuvo un escaso impacto, un hecho 
innegable que motivó y a la vez legitimó la demanda para formar parte del 
cuerpo político que “representase a la Patria” fue la exaltación estratégica 
realizada por estas mujeres sobre la función social de la maternidad (Bock 
2003; Oikón Solado 2017, 172; McGee 2017, 270-71; Barrancos 2020).

Fueron innumerables los eventos que se celebraron con ocasión de 
la Conferencia de Mujeres Trabajadoras y por motivo de las elecciones 

6  Biblioteca Ecuatoriana Aurelio Espinosa Pólit (BEAEP), “Mensaje que Juventud Indepen-
diente Democrática Ecuatoriana (JIDE) Núcleo Femenino, dirige al electorado del FDN 
para alcanzar la incorporación de la mujer al Parlamento”, La Tierra, 13 de abril de 1956, 4.



Capítulo 8

246

presidenciales. Voceras nuevas y experimentadas ubicaron a la maternidad 
en el centro de sus intervenciones. En las páginas del periódico socialista 
La Tierra, Piedad Moscoso, por ejemplo, exhortó que “la labor de la mujer 
en el hogar es digna de encomio”, ya que “en el hogar se pone los cimientos 
de las generaciones que van a representar a la Patria. Por esa razón, nada 
más plausible que la mujer se encuentra desplegando su aporte cívico en 
todos los confines de la Patria ecuatoriana”.7 Para Moscoso, el aporte cívico 
de las mujeres se expresaba a través de la participación política y la capa-
cidad de ser elegidas a cargos de representación popular. Aunque no me 
detendré en la pluralidad de discursos en que se exaltaba la maternidad, 
sí creo preciso señalar que esta narrativa tuvo un objetivo claramente po-
lítico. Para las mujeres de izquierda, como para tantas otras que buscaron 
explorar nuevas experiencias de vida a lo largo del siglo XX, la materni-
dad fue una herramienta que legitimó sus demandas de ciudadanía. Según 
Gisella Bock (2003), la maternidad les permitió a las mujeres demandar 
derechos en función de una contribución única a la sociedad realizada ex-
clusivamente por ellas. En esta línea, Dora Barrancos (2020) ha señalado 
que, independientemente de la ideología, el discurso de la maternidad ha 
sido moneda corriente para liderar acciones a favor de los derechos de las 
mujeres. Además, parte de la narrativa difundida sobre la maternidad se 
sumó a la defensa de la vida, la infancia, la paz y el desarme nuclear que la 
Federación Democrática Internacional de Mujeres (FDIM) difundió a ni-
vel mundial en un contexto marcado por la Guerra Fría (De Haan 2017).

Pese a que tras el encuentro de 1956 se acordó la creación de un Comité 
de Mujeres Trabajadoras que coordinase acciones a favor de las obreras y 
asistentes al evento, este acuerdo no perduró. Sin embargo, en 1962, la 
Unión Revolucionaria de Mujeres del Ecuador volvió a convocar a mujeres 
de distintas ideologías y procedencias políticas para que trabajasen por la 
“liberación” de las mujeres y sus derechos. Es innegable que la URME estu-
vo directamente influenciada por la narrativa prosoviética que la FDIM im-
puso a nivel latinoamericano. No fue producto del azar que la entidad haya 

7  BEAEP, Piedad Moscoso Serrano, “Yérguete mujer ecuatoriana, tu escenario no es solo el 
hogar”, La Tierra, 28 de abril de 1956, 3.



Militancias de mujeres en las izquierdas: estrategias, agendas y conflictos, 1938-1966

247

incorporado a sus discursos la lucha por la paz y la soberanía, el desarme, 
el cuidado de la infancia y los derechos de las mujeres. Además, el debate 
antiimperialista, el rechazo al colonialismo y las narrativas antifascistas es-
tuvieron al orden del día (Pieper Mooney 2013). Estos últimos postulados 
estaban evidentemente alineados a las preocupaciones generales que el mar-
xismo regional exponía en ese momento: antiyanquismo, suspicacia hacia 
Alianza para el Progreso y la desconfianza sobre los efectos de la Revolución 
Cubana. No me voy a detener en la circulación de proyectos y de ideas de 
la esfera prosoviética de los que participó la URME en los años sesenta, 
sino que me interesa analizar cómo a raíz de esta influencia internacional 
las militantes de la URME, localmente, redefinieron el quehacer político 
de las mujeres en un contexto dictatorial y profundamente anticomunista, 
marcado por la Junta Militar de Gobierno desde 1963.

La primera muestra de la existencia de la URME que alberga el Archi-
vo Martínez-Meriguet es una carta dirigida al entonces presidente Carlos 
Julio Arosemena Monroy, donde se le exigía la liberación de Abigail Pereira 
Núñez, Fanny Correa, Amparo Madriñán y Blanca Alicia Bracero, que ha-
bían caído apresadas en abril de 1962 tras su participaron en la guerrilla del 
Toachi, en la actual provincia de Santo Domingo de los Tsáchilas. Al haber 
sido una intentona fallida, el grupo de jóvenes mujeres y 44 jóvenes varo-
nes, provenientes de las juventudes socialistas, comunistas, cefepistas, bajo 
la bandera de la Unión Revolucionaria de la Juventud Ecuatoriana (URJE), 
fue detenido por las fuerzas de paracaidistas del ejército ecuatoriano. Si 
bien la URME se abstuvo de apoyar el acontecimiento, lo que le incitó 
a reclamar al presidente Arosemena Monroy fue el trato igualitario hacia 
esas mujeres. La URME deploraba que mientras los jóvenes “guerrilleros” 
fueron apresados bajo la figura de presos políticos, las jóvenes no. La prensa 
rápidamente consideró que ellas no eran, sino: “cinco niñas”, cuyo afán 
“sentimental” las había llevado a seguir a los “fideles internos” por puro 
“romanticismo”. Las páginas de las revistas La Calle, Mañana y del diario 
El Comercio dan cuenta de ello. Aparte de esta narrativa infantilizadora de 
las guerrilleras, la URME reclamó al presidente la inmediata liberación de 
las jóvenes y su consideración como presas políticas. Aunque este fue un 
episodio puntual, se destaca la intencionalidad de lograr reconocimiento 



Capítulo 8

248

político para las mujeres en las instancias más altas de poder. De hecho, esta 
demanda de igualdad rápidamente redireccionó a la URME a demandar y 
a criticar los espacios políticos en los que ellas participaban. Para la entidad, 
la Revolución Cubana inauguró un culto a la igualdad socialista que había 
permitido a las mujeres en armas batallar en pie de igualdad con los varones 
(Salazar Cortez 2021, 102-112). En los años sesenta, esta posibilidad de 
renegociar el orden del género en las instancias de participación socialistas 
despertó interés entre las mujeres y resistencias entre los varones.

Si Cuba inauguró nuevas alternativas políticas a nivel regional, el con-
texto ecuatoriano estuvo lejos de simpatizar con esta oleada de cambio. El 
medio anticomunista en que se desarrolló la mayor parte de la militancia 
de la URME restringió y, a la vez, moldeó sus acciones políticas. En julio 
de 1963, una Junta Militar de Gobierno asumió la dirección del país. Tras 
deponer del cargo a Carlos Julio Arosemena Monroy, ilegalizó “al Comu-
nismo, así como a las actividades del Partido Comunista y sus organizacio-
nes similares”, tal como lo publicaron en el Decreto 29 del 18 de julio de 
ese año. En otras palabras, las organizaciones de izquierda fueron lanzadas 
al exilio y la clandestinidad. Dirigentes sindicales y militantes políticos 
tuvieron que esconderse o cayeron presos. Pese al contexto de ardua perse-
cución y activo anticomunismo, la URME logró encontrar un intersticio 
de acción gracias a las redes de solidaridad que había tejido años atrás y a 
los ideales de la feminidad de aquel momento.

Para la Junta Militar de Gobierno, las mujeres no representaban una 
amenaza. Quienes debieron vivir en la clandestinidad fueron priorita-
riamente los dirigentes políticos varones. Si por un lado esto devela el 
machismo latente de los militares, por el otro expone la manera en que 
se entendía la militancia y el compromiso político. Para los militares, 
las mujeres no podían ejercer poder, menos aún representarlo. Por ello, 
aprovechando de este prejuicio, las mujeres de la URME, de la Unión 
Democrática de Mujeres del Ecuador —plataforma de mujeres vinculada 
al PCE—, el Comité por la Paz y la Soberanía —coalición de mujeres 
de izquierda afín a los preceptos de la FDIM—, el Comité de Mujeres 
en Defensa de la Vida y la Libertad —instancia conformada en el con-
texto del episodio del Toachi—, formaron el Frente Nacional de Mujeres 



Militancias de mujeres en las izquierdas: estrategias, agendas y conflictos, 1938-1966

249

Contra la Dictadura. Este frente se movilizó contra las violencias come-
tidas por la dictadura militar, en especial ante la constante persecución 
a los estudiantes universitarios. También, el Frente Contra la Dictadura 
actuó como una instancia de defensa de hijos, maridos o familiares que 
eran perseguidos y aprehendidos en las redadas policiales y militares. Es-
tas acciones las realizaron las militantes bajo la pena de ser fichadas por 
la policía y apresadas; sin embargo, la documentación existente muestra 
cómo continuaron repartiendo hojas volantes y denunciando al régimen 
hasta marzo de 1966, cuando, tras caer la dictadura, se inauguró un nue-
vo período de transición democrático.

Si bien el trabajo político de la URME se caracterizó por su militancia 
activa en un contexto de persecución y profundo anticomunismo, su parti-
cipación y su comprensión del ser mujer en la política se vieron confronta-
das con las resistencias y concepciones de género por parte de las jerarquías 
partidistas. Dedico la siguiente sección a los conflictos que enfrentaron 
estas mujeres de izquierda en los espacios de militancia.

De conflictos, resistencias y antifeminismos

Desde el inicio del funcionamiento de la URME, esta se concibió como 
una instancia autónoma y no subordinada al PCE. En su estatuto, clarifi-
có que se asociaba, en primer lugar, de manera “voluntaria y consciente” 
frente a una sociedad injusta. En segundo lugar, que era un “instrumento 
de liberación” de las mujeres, y que en la URME no existían “jerarquías 
inútiles que revelan la existencia de una burocracia estéril”.8 Prontamente, 
la dirección del PCE miró en esta agrupación una muestra de divisionis-
mo y de cuestionamiento al orden del poder y del género sobre el que se 
estructuraba el partido. No hay que perder de vista que, tras el estallido de 
la Revolución Cubana, los partidos comunistas y socialistas de Latinoamé-
rica enfrentaron duras críticas y fraccionamientos. La radicalidad juvenil 

8  AMM, carpeta URME, “Estatutos”, Quito, 1 de abril de 1966. Las siguientes citas son 
de este documento hasta que se indique lo contrario.



Capítulo 8

250

impulsó en el país rupturas y cuestionamientos que pusieron en el centro 
del debate las tesis guerrilleras que Cuba inauguró para los proyectos revo-
lucionarios en la región y que les costaron a esos partidos fraccionamientos 
orgánicos. En todo caso, la URME no fue una organización afín a la es-
trategia guerrillera cubana, sino que las tensiones surgidas contra la Unión 
Revolucionaria recayeron en el temor a la autonomía mostrada por ciertas 
mujeres militantes y en el afán de proteger el orden político patriarcal. Ta-
chadas de reformistas, divisionistas, burguesas-feministas, las mujeres de la 
URME debieron desde el inicio de su vida política justificar su sentido de 
existencia frente a un campo político masculino y hostil.

A diferencia de las experiencias anteriores de AFE y la Conferencia 
de Mujeres Trabajadoras de 1956, las mujeres de la URME refinaron sus 
análisis e identificaron que, si querían igualdad y participar en el juego 
político, no bastaba solo con denunciar al Estado o a la sociedad, sino que 
debían abogar por una reestructuración de los espacios de participación 
de los que ellas formaban parte. En este afán, no dudaron en ratificar su 
rechazo al “derecho patriarcal de raíces feudales” imperante en la sociedad 
y a la manera en que los partidos políticos se alimentaban de este para ex-
cluir a las mujeres. En su estatuto, la URME expresaba su lectura sobre la 
participación política de las mujeres y señalaba específicamente lo nocivo 
de las “jerarquías inútiles”:

Nuestra sociedad basada en el derecho patriarcal, de raíces feudales que 
aún están entrelazadas en todo el organismo de la nación, impidiéndole su 
progreso y desarrollo, ha hecho de la mujer ecuatoriana la paria política, 
pues al concederle el derecho al voto ha levantado barreras de prejuicios e 
intereses inconfesables para limitar su acción cívica. En definitiva, la mujer 
debe elegir entre los hombres políticos renunciando a sus derechos en bien 
de la patria potestad, bajo cuyo signo funcionan los partidos, las organiza-
ciones mixtas, sindicales, políticas o estudiantiles. Es preciso declarar que 
aún en los organismos donde se plantea como tesis fundamental la libera-
ción social y nacional, es corriente la discriminación a la mujer.

Esta dura crítica a las organizaciones políticas, sindicales y gremiales bus-
có sacudir las dinámicas de militancia de estos espacios. Quedaba claro 



Militancias de mujeres en las izquierdas: estrategias, agendas y conflictos, 1938-1966

251

que la organización pretendió disputar políticamente y reconfigurar esas 
dinámicas de participación y representación en el campo político izquier-
dista. Intentaron no alejarse de las temáticas que preocupaban a las izquier-
das, pero su sensibilidad política y manera de descifrar las dinámicas del 
poder las llevó por caminos inéditos hasta entonces.

Las articulistas de Nuestra Palabra, órgano de difusión de la URME, 
problematizaron las mismas temáticas que circulaban en la opinión 
política izquierdista, pero desde otras aristas. Sacaron a la luz perspecti-
vas que escapaban a los análisis de los varones que eran publicados en la 
prensa partidista, sea porque los ignoraban o porque no los consideraban 
necesariamente relevantes. De ahí que las redactoras que colaboraron 
con la URME insistieron en subrayar, por ejemplo, el peso de la doble 
jornada de trabajo para las mujeres, los efectos de la reforma agraria para 
las indígenas campesinas, y la vulnerabilidad de las mujeres afroecua-
torianas ante los terratenientes (Salazar Cortez 2022). Para la URME, 
la constatación de que la discriminación era corriente en los espacios 
donde se defendían tesis de “liberación social y nacional” y que sus pre-
ocupaciones eran ignoradas, las llevó a sentenciar que “ha[bía] ‘líderes’ 
llamados revolucionarios que aceptan la participación de la mujer en 
acciones colectivas […] a condición de que sirva, de que cumpla las ór-
denes, de que obedezca”. Finalmente, sentenciaban: “revolucionarios en 
la periferia, conservadores en la médula”.9 Si bien la severidad de estas 
palabras muestra una reflexión crítica sobre el ejercicio de la política que 
pudo despertar simpatías entre quienes coincidían con las mujeres de la 
URME, este tipo de acusaciones provocó una reacción antifeminista de 
envergadura por parte de las dirigencias partidistas.

Hay que partir del hecho de que la URME no se reconoció como femi-
nista. A pesar de que las páginas de su revista Nuestra Palabra denunciaban 
constantemente que batallaban “en medio de la maraña de prejuicios”10 
de las dirigencias partidistas y que era una organización dedicada a la “li-
beración de las mujeres”, las mujeres de la URME evitaron a toda costa 
9  AMM, “Presencia y acción de las organizaciones de mujeres”, Nuestra Palabra 1, enero 
de 1963, 12-32.
10 AMM, “Nosotras actuamos, los topos minan”, Nuestra Palabra 3, abril de 1963, 2.



Capítulo 8

252

ser asociadas con el feminismo. Esto se debió al profundo antifeminismo 
histórico de las izquierdas y a las reticencias de las propias mujeres mi-
litantes. Lo explico diciendo que históricamente, para las izquierdas, las 
expresiones revolucionarias se configuraron en torno a valores masculinos 
de corte excluyente. Concretamente, en torno a la figura del obrero va-
rón revolucionario (Scott 2008, 100). De ahí que insistiesen en generar 
una narrativa supuestamente neutra (Oberti 2005; Vidaurrázaga 2012; De 
Giorgi 2015) que ponía en valor al materialismo histórico en desmedro de 
categorías sociales como el género y la diferencia sexual porque eran pers-
pectivas secundarias, alejadas de la concepción de la historia obrera (Scott 
1989). La reflexión sobre la representación política izquierdista siguió esta 
misma lógica. Ahora bien, cuando el campo político izquierdista cerró filas 
contra la influencia del feminismo en su militancia lo hizo avalándose en 
el supuesto carácter burgués del movimiento de liberación de mujeres de 
inicios del siglo XX en Europa. De hecho, cualquier muestra de interés por 
reivindicar los derechos de las mujeres cayó rápidamente en el descrédito 
de feminista. Es por ello que cuando la URME decidió conformarse de 
manera autónoma, el PCE acusó rápidamente a sus integrantes de burgue-
sas-feministas. Es decir, recayó sobre ellas la mayor descalificación: perte-
necer a aquella burguesía que debían combatir por principio político. En 
teoría, esta estrategia debía excluir a las mujeres de cualquier legitimidad y 
de la posibilidad de interpelar el campo de opinión de las izquierdas.

Pero ni estas acusaciones ni tales reticencias eran nuevas. Para las 
mujeres de las izquierdas ecuatorianas, el concepto de feminismo había 
despertado suspicacias desde los años de Alianza Femenina. Para las de la 
AFE, quienes también debieron defenderse de la acusación burguesa, el 
feminismo era un mero esnobismo.11 Insistieron, en su momento, en que 
la AFE “no es un organismo de rivalidades femeninas en contra del hom-
bre” y en que evitaban “toda beligerancia que pudiera causar desunión y 
recelo”.12 Pese al paso del tiempo y las reflexiones en torno al patriarcado 

11 AMM, “Alianza Femenina Ecuatoriana eligió en reunión de ayer nuevo directorio”, El 
Día, 30 de julio de 1944.
12 AMM, carpeta AFE, Nela Martínez, “Discurso emitido el 27 de mayo de 1945 en con-
memoración de la Gloriosa en el Teatro Nacional Sucre”, Quito, 27 de mayo de 1945.



Militancias de mujeres en las izquierdas: estrategias, agendas y conflictos, 1938-1966

253

y la discriminación estructural de las mujeres, para la URME el peso del 
antifeminismo de las izquierdas las llevó a desmarcarse constantemente 
de su influencia. Por ello insistían en que, si bien buscaban la liberación 
de las mujeres, al mismo tiempo querían “participar en la acción libera-
dora que, tarde o temprano, estallará en el Ecuador”.13 Es decir, se ceñían 
a la narrativa y a la estrategia política izquierdista, a pesar de que incluían 
perspectivas críticas que develaban la discriminación por su diferencia se-
xual y el carácter patriarcal de las organizaciones políticas. Tampoco hay 
que perder de vista que, si bien había vocerías más radicales en cuanto a 
las críticas hacia las dirigencias masculinas y la estructuración patriarcal 
del poder, hubo mujeres de la URME, anteriormente de la AFE, que 
continuaron militando en los espacios masculinos. Pese a los esfuerzos 
de la URME por desmarcarse del feminismo, las críticas realizadas a las 
cúpulas partidistas no pasaron desapercibidas.

Las animadversiones estallaron el 8 de marzo de 1963. Tras una re-
unión organizada por la URME y el Comité de Unidad por la Paz y la 
Soberanía, al que acudieron militantes —varones y mujeres— del PCE, 
simpatizantes de la URME y sus miembros, el encuentro terminó en 
trifulca. Según una carta enviada por Nela Martínez a su hijo, Leonar-
do Paredes, Alianza Femenina Universitaria, en ese momento cercana al 
PCE, habría irrumpido en la reunión de conmemoración del 8 de marzo 
y habría incitado a sabotear el evento y la lectura de Nuestra Palabra. Tras 
estos sucesos y posibles acusaciones, el PCE reaccionó de manera firme. 
Nela Martínez fue expulsada por haber mostrado “una actitud contraria a 
la línea del Partido y sus ataques a la dirección del mismo”.14 Lucía Ochoa 
de Merino, Piedad Ochoa de Gallegos Anda y Luisa Gómez de la Torre 
fueron “advertidas” por Pedro Saad, secretario general del PCE, por sus 
actos, mientras que, para los hombres, señalaba el escrito del partido, se 
especificaría más adelante “su castigo”. Estas muestras de hostilidad no se 
explican únicamente porque ciertas militantes acudieron a un evento por 

13 AMM, “Presencia y acción de las organizaciones de mujeres”, Nuestra Palabra 1, enero 
de 1963, 37-38.
14 BEAEP, “Resolución de la sesión plenaria del Partido Comunista el Ecuador respecto a la 
situación de la Sra. Nela Martínez de Meriguet”, El Pueblo, 4 de mayo de 1963, 3.



Capítulo 8

254

el día internacional de la mujer organizado por la URME. De hecho, el 
PCE realizaba cada año una conmemoración con ese motivo. Esto per-
mite palpar el temor que la URME causaba entre la dirigencia partidista. 
A la larga, la transgresión política que la autonomía de las mujeres repre-
sentaba en un momento de crisis del comunismo era percibida como una 
amenaza directa para el PCE y para el orden patriarcal del partido. Pero, 
sobre todo, este episodio permite apreciar cómo el antifeminismo de las 
izquierdas tenía a su disposición herramientas que le permitían disciplinar 
a su militancia y, asimismo, desplegar prácticas coercitivas cuyo objetivo 
era neutralizar las críticas realizadas por ciertas mujeres al patriarcalismo y 
la desigualdad que reinaba en sus filas.

Conclusiones

La participación de las mujeres de izquierda en la política ecuatoriana tran-
sitó un largo camino que conllevó reflexiones y desencantos. Desde los 
años treinta del siglo pasado, bajo la batuta de Alianza Femenina Ecua-
toriana, y de manera más sostenida durante un momento extraordinario 
como fue La Gloriosa de 1944, algunas mujeres aunaron fuerzas para re-
flexionar sobre los derechos de las ecuatorianas. Izquierdistas, liberales y 
mujeres de distinto perfil ideológico y procedencia política se unieron en 
el esfuerzo de exigir mayores derechos civiles y políticos en un momento 
en que una nueva constituyente se reunía. Nela Martínez, en nombre de 
Alianza Femenina y como representante del PCE, exigió al cuerpo de le-
gisladores presentes en el pleno de la Constituyente que se acabe con la 
inferioridad legal de las mujeres. Sin duda, este contexto de reinvención y 
de renegociación de la política fue aprovechado por las mujeres politizadas 
para intentar promover sus derechos y, así, lograr acceder a espacios políti-
cos de representación.

Aunque la vida de la AFE duró poco y la convivencia sin miramientos 
ideológicos minó la organización, la AFE fue una instancia donde las 
mujeres de izquierda empezaron a tejer redes de solidaridad y a identifi-
car cómo sus aspiraciones políticas se veían constantemente frenadas por 



Militancias de mujeres en las izquierdas: estrategias, agendas y conflictos, 1938-1966

255

prejuicios de género caducos que regían en la sociedad ecuatoriana. Años 
después, en 1956, impulsadas por un contexto electoral, la Primera Con-
ferencia de Mujeres Trabajadoras de Pichincha se reunió con la intención 
de analizar los avances de las ecuatorianas en el mundo laboral y los de-
safíos que enfrentaban en materia de asistencia a la maternidad y el cui-
dado de la infancia por parte del Estado. Las jornadas del encuentro de 
las mujeres trabajadoras generó no solo un llamado social a la valoración 
de las mujeres por su contribución única a la nación en tanto madres, 
sino que también se adentró y nombró al patriarcado de raíces feudales 
y al antagonismo masculino como los causantes de la poca y mermada 
participación de las mujeres en la política. Sin duda, 1956 fue un mo-
mento en que las ideas de izquierda primaron y grupos de izquierda de 
distintas corrientes emprendieron un proyecto de militancia femenina 
que perseguía la mejora significativa de los derechos de las mujeres al de-
mandar no solo participar en la política, sino igualmente gozar de espa-
cios de representación en el poder legislativo. Si bien sus anhelos fueron 
ignorados por sus pares varones, las izquierdistas empezaron a reivindicar 
la influencia de la FDIM como una instancia internacional de mujeres 
que luchaba por proyectos referentes a la paz, la infancia y el desarme 
armamentístico. Influenciadas por una organización internacional que 
abogaba por la unidad, la solidaridad mostrada en 1956 se restableció 
años después en una nueva aventura política en autonomía: la acción de 
la Unión Revolucionaria de Mujeres del Ecuador, URME.

Desde el inicio de sus actividades, la URME fue una organización 
dirigida por mujeres de izquierda. A pesar de que debieron sortear un 
período dictatorial caracterizado por un profundo anticomunismo, la 
URME trabajó en consonancia con sus principios y aprovechó los inters-
ticios del orden del género para enarbolar un frente femenino contra la 
dictadura militar. A diferencia de las experiencias anteriores de la AFE 
y 1956, la URME no solo exigió derechos e igualdad política, sino que 
también fue una organización que identificó cómo el poder y las instan-
cias de representación funcionaban bajo principios patriarcales que ex-
cluían a las mujeres. La politización de su diferencia sexual y la denuncia 
de las incongruencias de los espacios de militancia y dirección política 



Capítulo 8

256

les produjo animadversiones y una reacción antifeminista por parte de 
las dirigencias partidistas.

Si, por un lado, la URME apuntó a disputar la opinión pública a 
través de las páginas de Nuestra Palabra, el PCE, por el otro, identificó 
en los reproches de la URME muestras de divisionismo y, peor aún, 
señales de feminismo. Calificada de burguesa, cualquier reivindicación 
por los derechos de las mujeres se debió realizar en un estricto respeto 
de las narrativas y dinámicas masculinas de ejercicio del poder. A pesar 
de que la URME propugnó y denunció abiertamente el patriarcalismo 
de las “jerarquías inútiles”, no lo hizo bajo la bandera del feminismo. 
Es más, la apreciación que tuvieron estas mujeres sobre el feminismo 
no fue estable ni homogénea. En los tres momentos estudiados aquí se 
distanciaron oficialmente del feminismo porque consideraban que esta-
ba alejado de las condiciones reales de reivindicación de sus derechos y 
los de las mayorías sociales. En cierto sentido, alejarse de esa posición 
significó legitimarse y ratificarse como voceras de la realidad social de 
las mujeres ecuatorianas y así validar su condición de representantes de 
diversos sectores de mujeres. Ante un ojo público masculino y de sus 
congéneres ideológicos que las cuestionaban internamente, las militantes 
de la URME debieron lidiar con la puesta en cuestión de su compromiso 
político y de su identidad como izquierdistas. De ahí que cada muestra 
de reflexión y de cuestionamiento sobre el orden del poder y del género 
emprendida por las mujeres de izquierda haya sido acompañada de una 
respuesta antifeminista feroz.

Es innegable que el antifeminismo de izquierda pone en evidencia el 
temor de las dirigencias masculinas a perder el privilegio que el orden del 
género les había asegurado a través del tiempo en los espacios de poder. 
Lo recogido aquí fácilmente se podría extender a otras corrientes políticas 
que también se vieron interpeladas en este período. Liberales, conservado-
res, diversas organizaciones centristas tuvieron a simpatizantes femeninas 
que empezaron a demandar reconocimiento y espacios en el quehacer 
político. Es fundamental ocuparnos de estas otras corrientes ideológicas, 
analizar cómo enfrentaron las demandas de las mujeres, qué aperturas rea-
lizaron o qué estrategias antifeministas impulsaron. A la larga, la reacción 



Militancias de mujeres en las izquierdas: estrategias, agendas y conflictos, 1938-1966

257

antifeminista ha sido patrimonio de izquierdas y de derechas (Bard 2019). 
Si bien es criticable la acción de las izquierdas en este tema francamente 
dudo que los otros campos políticos hayan reaccionado de mejor manera. 
Aún nos queda un largo camino por estudiar la participación política de 
las mujeres en el país.

Para terminar, deseo hacer una breve observación sobre cómo en-
tendemos y situamos a las mujeres de izquierda a la luz de las reivindi-
caciones feministas actuales. Si bien este texto ha recogido las reflexio-
nes de las mujeres en su tiempo, es preciso entender que sus narrativas 
respondieron a condiciones de posibilidad específicas, que ellas, más o 
menos, denunciaron y que en ocasiones les produjo sanciones. Aunque 
estas mujeres ratificaron no ser feministas, a mi parecer es necesario que 
nosotras, feministas de nuestro tiempo, reflexionemos sobre lo que en-
tendemos por feminismo y por ser feministas. ¿Acaso es necesario mos-
trar una voluntad específica de denuncia del orden patriarcal y del gé-
nero dominante para ser feministas?, ¿podemos exigir como requisito el 
autorreconocimiento como feministas a las sujetas que estudiamos? O 
¿acaso el feminismo histórico no debería estar sujeto a su tiempo y a sus 
condiciones de posibilidad? 

Es evidente que no todas las acciones reivindicativas de las mujeres 
pueden ser consideradas como acciones feministas, pero si reflexionamos 
y le dotamos de plasticidad al feminismo, posiblemente nos sorprendamos 
y reconfiguremos genealogías que bajo narrativas y condicionamientos 
antifeministas nos han privado tener una historia diversa, problemática, 
caótica pero finalmente política y absolutamente nuestra.

Archivos

AMM 	 Archivo Martínez-Meriguet 
BEAEP 	 Biblioteca Ecuatoriana Aurelio Espinosa Pólit



Capítulo 8

258

Referencias

Bard, Christine. 2019. “Á contre-vagues. Introduction”. En Antiféminismes et 
masculinismes d’hier et d’aujourd’hui, dirigido por Christine Bard, Francis 
Dupuis-Déri y Mélissa Blais, 7-29. París: Presses Universitaires de France.

Barrancos, Dora. 2020. Los feminismos en América Latina. Ciudad de Mé-
xico: Colegio de México.

Becker, Mark. 2007. “El Estado y la etnicidad en la Asamblea Constitu-
yente de 1944-45”. En Etnicidad y poder en los países andinos, editado 
por Christian Büschges, Guillermo Bustos y Olaf Kaltmeier, 135-150. 
Quito: Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador / Universi-
dad de Bielefeld / Corporación Editora Nacional.

Blasco Herranz, Inmaculada. 2014. “Definir y explicar el feminismo his-
tórico. Debates y propuestas de análisis desde la Historia”. En Feminis-
mos. Contribuciones desde la Historia, editado por Ángela Cerarro y Ré-
gine Illion, 267-89. Zaragoza: Prensas de la Universidad de Zaragoza.

Bock, Gisela. 2003. “Pobreza femenina, derechos de las madres y Estados de 
bienestar (1890-1950)”. En Historia de las mujeres en Occidente. El siglo 
XX, t. 5, dirigido por Françoise Thébaud, 460-77. Madrid: Santillana.

De Giorgi, Ana Laura. 2015. “La otra nueva ola. Jóvenes mujeres comunis-
tas en el Uruguay de los 60”. Revistas Izquierdas 22 (enero): 204-226. 
https://doi.org/10.4067/S0718-50492015000100009 

De Haan, Francisca. 2017. “La Federación Democrática Internacional de 
Mujeres (FDIM) y América Latina, de 1945 a los años setenta”. En 
Queridas camaradas. Historias iberoamericanas de mujeres comunistas, 
editado por Adriana Valobra y Mercedes Yusta, 17-44. Buenos Aires: 
Miño y Dávila.

León Galarza, Catalina. 2016. “Las mujeres y la ‘Gloriosa’. Mayo de 1944”. 
En La Gloriosa, ¿revolución que no fue?, editado por Santiago Cabrera 
Hanna, 39-56. Quito: Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecua-
dor / Corporación Editora Nacional.



Militancias de mujeres en las izquierdas: estrategias, agendas y conflictos, 1938-1966

259

Llona, Miren, y Nerea Aresti. 2019. “Mary Nash, tras la huella del fe-
minismo histórico”. En Mujeres, dones, mulleres, emakumeak. Estudios 
sobre la historia de las mujeres y del género, coordinado por Teresa Ma-
ría Ortega López, Ana Aguado Higón y Elena Hernández Sandoica, 
359-78. Madrid: Cátedra.

McDuffie, Erik. 2011. Sojourning for Freedom. Black Women, American 
Communism, and the Making of Black Left Feminism. Durham: Duke 
University Press.

McGee, Sandra. 2017. “Mujeres comunistas de Latinoamérica y España. 
Temas y reflexiones”. En Queridas Camaradas. Historias iberoamerica-
nas de mujeres comunistas, editado por Adriana Valobra y Mercedes Yus-
ta, 255-72. Buenos Aires: Miño y Dávila.

Nash, Mary. 1994. “Experiencia y aprendizaje. La formación histórica 
de los feminismos en España”. Historia Social 20 (otoño): 151-72. 
https://www.historiasocial.es/wordpress/numeros-publicados/mono-
grafico/numero-20/ 

Oberti, Alejandra. 2005. “La moral según los revolucionarios”. Políticas de 
la Memoria 5 (verano): 77-84. https://ojs.politicasdelamemoria.cedin-
ci.org/index.php/PM/article/view/397/373 

Oikón Solano, Verónica. 2017. “Mujeres comunistas en México. Des-
igualdad social y lucha política, 1935-1955”. En Queridas camaradas. 
Historias iberoamericanas de mujeres comunistas, editado por Adriana 
Valobra y Mercedes Yusta, 153-172. Buenos Aires: Miño y Dávila.

Pieper Mooney, Jadwinga. 2013. “Fighting fascism and forgiving new 
political activism: The Women’s International Democratic Federation 
(WIDF) in the Cold War”. En De-centering Cold War History. Local and 
Global Change, editado por Jadwinga E. Pieper Mooney y Fabio Lanza, 
52-72. Londres: Routledge.

Salazar Cortez, Tatiana. 2021. Experiencia y militancia de las mujeres en 
la izquierda (URME, 1962-1966). Quito: Universidad Andina Simón 
Bolívar, Sede Ecuador.

— 2022. “Ecuatorianas comunistas entre las décadas de los 60 y 70: Estra-
tegias locales para intereses internacionales”. CRISOL 20: 1-20.
https://crisol.parisnanterre.fr/index.php/crisol/article/view/391/441 



Capítulo 8

260

Scott, Joan. 1989. “Sobre el lenguaje, el género y la historia de la clase 
obrera”. Historia Social 4 (primavera-verano): 80-98. 

— 2008. Género e historia. México D. F.: Fondo de Cultura Económica / 
Universidad Autónoma de la Ciudad de México.

Trebisacce, Catalina. 2013. “Encuentros y desencuentros entre la militan-
cia de izquierda y el feminismo en la Argentina”. Estudos Feministas 21 
(2): 439-62. https://doi.org/10.1590/S0104-026X2013000200002  

Valobra, Adriana, y Mercedes Yusta, eds. 2017. Queridas camaradas: Histo-
riasiberoamericanas de mujeres comunistas. Buenos Aires: Miño y Dávila.

Vega Ugalde, Silvia. 2014. “Apuntes para una crítica feminista de la iz-
quierda (de los setenta)”. En Memorias del seminario internacional. El 
legado intelectual y político de Fernando Velasco Abad, coordinado por 
Santiago Ortiz y Soledad Álvarez, 145-61. Quito: FLACSO Ecuador.

Vidaurrázaga, Tamara. 2012. “¿El hombre nuevo?: Moral revolucionaria 
guevarista y militancia femenina. El caso del MIR”. Revista Nomadías 
15 (julio): 69-89.
https://nomadias.uchile.cl/index.php/NO/article/view/21142 



261

Capítulo 9
Activismo político femenino
en las campañas presidenciales
de 1960 y 1968
Ximena Sosa C.

El activismo femenino en la política ha sido un elemento notorio en las 
campañas electorales ecuatorianas. Mujeres de distinta tendencia ideoló-
gica han participado en contiendas políticas. A partir de la obtención del 
voto femenino facultativo en 1929, el activismo ha sido mayor. En este 
capítulo me enfocaré en dos campañas presidenciales, las de 1960 y 1968. 
En la contienda de 1960 las mujeres se hicieron mucho más visibles que 
en campañas anteriores, ya que hubo un mayor impulso a la presencia 
femenina. Respecto a la de 1960 trabajaré sobre las mujeres conservadoras 
(corderistas), liberales (placistas) y velasquistas. Y en la campaña de 1968, 
un año después de que el voto femenino fuera obligatorio, profundizaré en 
las mujeres conservadoras (poncistas), liberales/izquierdistas democráticas 
(cordovistas) y velasquistas.

La década de 1960 fue un período de transformación, entre otras cosas 
porque el proceso de división de las esferas pública y privada se hizo más 
evidente. En épocas anteriores era bastante claro que la esfera pública per-
tenecía a los hombres y la privada a las mujeres; sobre todo en contextos 
letrados y urbanos. En esta década las mujeres tomaron mayor conciencia 
de sus derechos y al hacerlo se visibilizaron más en la prensa. Este hecho 
se produjo por la influencia de las Naciones Unidas y de las convenciones 
en el continente americano que propugnaron una mayor participación de 
las mujeres en la política. Este ambiente de participación dio como fruto 
que mujeres de diversa tendencia política tuvieran mayor presencia. La 

https://doi.org/10.46546/2025-72foro-09



Capítulo 9

262

socióloga Paola Bacchetta y la historiadora Margaret Power argumentan 
que la mayoría de las mujeres, en este caso conservadoras, que eran ac-
tivistas se unieron porque se sentían empoderadas, lo cual les permitía 
intervenir en el entorno político que, de otra manera, hubiera sido prohi-
bido para ellas (Bacchetta y Power 2002, 6). Personalmente extendería esta 
participación a las mujeres de otras tendencias políticas como las liberales 
y populistas, quienes también compartieron esa forma de sentir, pensar y 
actuar en su propio campo político.

En esta transformación se comienza a romper la idea de que las mujeres 
se involucraban en la política como meras seguidoras de partidos sin nin-
gún tipo de reflexión, sino más bien como partícipes deslumbradas por una 
ideología, básicamente de derecha. De ahí que las mujeres que decidieron 
tomar parte en la política por diferentes razones consiguieron un espacio 
marcado por una identidad propia, lo que les facilitó implementar sus pro-
pias agendas (Bacchetta y Power 2002, 3; Blee y McGee Deutsch 2012, 
1). Si bien estas reflexiones están limitadas a las experiencias de mujeres de 
derecha, también son válidas para las otras ideologías. En este sentido, uno 
de los valores que unían a estas mujeres de diferente tendencia política fue 
el patriotismo ligado a la familia. Como argumenta la historiadora Sandra 
McGee Deutsch (Blee y McGee Deutsch 2012, 8), sobre todo para el caso 
de Brasil, “la familia era la patria pequeña; la patria era la gran familia” ya 
que “la fortaleza de la nación dependía de la solidez de la familia, que a su 
vez dependía de las mujeres”.1 Esta idea también está presente en el caso 
ecuatoriano, no solo en cuanto a las mujeres conservadoras sino también 
en las liberales y populistas. Adicionalmente, ese patriotismo está ligado a 
un maternalismo político, por el cual las mujeres madres educaban moral-
mente a sus hijos e hijas con la aspiración de que esta formación les fuera 
útil en el mundo público. De tal manera que la maternalidad era un deber, 
pero también incluía derechos que se plasmaban en el sufragio femenino y 
en involucrarse en la política como electoras y elegidas (Nari 2004, 241). 
Estas premisas, con ciertos matices, están planteadas en mis argumentos.

1  Aunque la introducción la escriben las dos editoras de la obra, esta cita forma parte de 
un apartado dentro de este capítulo que lo escribe solo Sandra McGee Deutsch, titulado 
“Part 2: Privatizing the Public, Politicizing the Private”. 



Activismo político femenino en las campañas presidenciales de 1960 y 1968

263

Este trabajo está basado en fuentes primarias, sobre todo en la prensa de 
la época, como los diarios: El Comercio, El Universo y El Tiempo. Propone 
que la participación de las mujeres analizadas tiene dos elementos relevan-
tes. El primero es el patriotismo, como un deber de las ciudadanas, enten-
dido como la defensa no solo de sus derechos, especialmente el sufragar, 
sino también de sus creencias, ligadas a la religión católica. Estas creencias 
estaban arraigadas en la familia, institución que jugaba un papel influyente 
en la política. El segundo elemento plantea que las mujeres alfabetizadas 
votaban por dos razones: por mantener su estatus o por incursionar en es-
pacios considerados como masculinos, pues creían que podían lograr cam-
bios, sobre todo relacionados con sus propios intereses. En ambos casos, el 
maternalismo político jugó un papel significativo.

Contexto histórico

La campaña presidencial de 1960 tuvo cuatro candidatos: Gonzalo Cordero 
por la Acción Democrática Cristiana, Antonio Parra por la Unidad Anti 
conservadora, Galo Plaza por el Frente Democrático Nacional y José M. Ve-
lasco Ibarra por la Federación Nacional Velasquista. Cordero se manifestaba 
en pro de la “guerra a la ignorancia, a la miseria y la enfermedad, buscando 
recursos…” y proponía “crear nuevas instituciones, manteniendo las actua-
les para satisfacer el clamor popular”. Estas propuestas estaban formuladas 
dentro de una revolución blanca que prometía mejorar las condiciones de 
vida de los ecuatorianos.2 Plaza continuaba abogando por las premisas que 
lo habían llevado a la presidencia de la república en 1948 y que estaban cen-
tradas en un liberalismo demócrata y desarrollista en el cual la producción 
tecnificada era importante. Según López (2008, 93-96), estaba convencido 
de que se necesitaba una democracia política como antecedente para iniciar 
reformas socioeconómicas. Velasco Ibarra se postuló por cuarta vez a la pre-
sidencia y su eslogan de candidatura fue “Velasco, ayer, hoy y siempre”. En 

2  Biblioteca Ecuatoriana Aurelio Espinosa Pólit (BEAEP), “Dr. Cordero amplia el sentido 
de su tesis: La revolución blanca”, El Comercio, 17 de mayo de 1960. 



Capítulo 9

264

esta campaña nacieron las subespecies velasquistas que aspiraban a evitar 
las pugnas internas (Sosa 2020a, 64). La campaña se inició en febrero de 
1960 y culminó con la votación el 5 de junio, fecha conmemorativa de la 
Revolución Liberal de Alfaro. Los resultados oficiales fueron proclamados 
un mes y medio más tarde, siendo el ganador Velasco Ibarra.

La campaña de 1968 tuvo cinco candidatos: Andrés F. Córdova por la 
Izquierda Democrática y Concentración de Fuerzas Populares, Jorge Cres-
po Toral por la extrema derecha nacionalsindicalista, Elías Gallegos por los 
comunistas y socialistas, Camilo Ponce por la derecha socialcristiana y con-
servadora, y Velasco Ibarra por el partido velasquista. Los tres candidatos 
más fuertes fueron Córdova, Ponce y Velasco Ibarra. Córdova abogaba por 
una economía más eficiente, en la cual la agricultura, la industria, la co-
mercialización y la artesanía jugaran un papel importante; adicionalmente, 
proponía una democratización de la cultura en la que los sectores bajos de 
la sociedad tuvieran mayores oportunidades de ser educados.3 Ponce de-
fendía la estabilidad política del Estado para poder obtener una estabilidad 
económica, elementos fundamentales de la justicia social.4 Finalmente, Ve-
lasco Ibarra continuó con la campaña que enfatizaba que había trabajado 
por la patria incansablemente para el servicio de los humildes y recordaba 
los beneficios materiales como: escuelas, carreteras, regadío, reforestación, 
electrificación, entre otros.5 Se creó la cédula única para la votación y se 
registró el efímero partido velasquista que solo funcionó hasta 1981 (Sosa 
2020a, 70-71). En esta contienda hubo dos expresidentes: Ponce y Velasco 
Ibarra, y un expresidente encargado del poder: Córdova. Nuevamente, el 
líder populista fue el vencedor.

La politóloga Amparo Menéndez-Carrión (1986, 135) afirma que en la 
contienda de 1960 la población estimada era de 4 194 900 habitantes. Se-
gún la prensa, las mujeres tuvieron una participación política significativa, 
ya que se inscribieron 350 000 de un total de 1 200 000 electores inscritos. 

3  BEAEP, “El Doctor Andrés F. Córdova a la nación: Plataforma política y plan de gobier-
no”, El Comercio, 8 de marzo de 1968, 20.
4  BEAEP, Camilo Ponce, “Entrevista a Camilo Ponce por Carlos Enrique Carrión”, La 
Calle, 524, enero, 1968.
5  BEAEP, propaganda, El Universo, 11 de mayo de 1968, 9. 



Activismo político femenino en las campañas presidenciales de 1960 y 1968

265

Es decir que un 29,1 % del padrón electoral fue de sexo femenino. Si bien 
es cierto que las mujeres ya habían participado en política en campañas pre-
sidenciales anteriores, esta contienda tuvo un significado especial porque se 
inscribieron 100 000 mujeres más para votar, en comparación con las elec-
ciones de 1956, lo que resultó en una mayor presencia femenina.6 Los escru-
tinios definitivos determinaron que hubo solamente 767 524 votos válidos, 
de los cuales fueron 373 585 por Velasco Ibarra, 175 076 por Plaza, 172 690 
por Cordero y 46 173 por Parra,7 es decir que hubo un ausentismo de 36 % 
de votantes. No se tiene datos de votos por sexo en los escrutinios finales.

En 1968 había en el país una población estimada de 5 649 800 ha-
bitantes (Menéndez-Carrión 1986, 135) y se empadronaron 1 209 005 
personas, divididas en 767 928 hombres, es decir un 63,5 %, y 441 077 
mujeres, lo que equivale a un 36,5 %.8 Hay un incremento de 91 077 mu-
jeres inscritas, lo que señala un aumento de 7,4 % de mujeres registradas 
para votar. Las provincias que tenían más votantes eran Pichincha, Guayas 
y Manabí, donde se concretaba más del 50 % de la población urbana. Las 
ciudades con más votantes eran: Quito, con un 52 % de hombres y 48 % 
de mujeres; y Guayaquil, con 59 % de hombres y 41 % de mujeres. Cuen-
ca alcanzaba menos del 10 %, tanto en hombres como en mujeres.9

Se registraron 853 474 votos válidos divididos en: 280 350 por Velas-
co Ibarra; 264 312 por Córdova; 259 833 por Ponce; 31 989 por Crespo 
y 16 990 por Gallegos.10 Un dato interesante es que hubo un ausentismo 
de más de 36 % en 1960 y en 1968, 28 % (Menéndez-Carrión 1986, 
140). Esto implica que había mayor concientización de tener un derecho 
político. En la contienda electoral de 1960 las mujeres que participaron 
fueron solamente las ciudadanas, es decir, aquellas que eran alfabetizadas 

6 BEAEP, “1’200.000 ciudadanos inscritos para el torneo electoral de hoy”, El Comercio, 5 
de junio de 1960, 1. 
7 BEAEP, “Fueron proclamados presidente y vicepresidente electos”, El Comercio, 19 de 
julio de 1960, 3.
8 BEAEP, “División del electorado por sexo y por provincias”, El Universo, 5 de mayo, 
de 1968, 10.
9 BEAEP, “Panorama electoral 1968”, El Tiempo, 29 de mayo, de 1968, 9. 
10 BEAEP, “Proclamados resultados electorales”, El Comercio, 18 de julio de 1968, 1. 



Capítulo 9

266

y que se inscribieron en las juntas receptoras del voto por su propia vo-
luntad, ya que el sufragio femenino fue facultativo hasta 1967, cuando se 
estableció la obligatoriedad del voto femenino. Por lo tanto, en la cam-
paña de 1968 las mujeres alfabetizadas debían sufragar. Las cifras no son 
exactas, pero es evidente que hubo un incremento de la población votante 
del sector femenino letrado, lo que implica el impacto que tuvieron estas 
dos elecciones presidenciales.

El activismo político de las mujeres ciudadanas

Frecuentemente se relaciona al activismo político con personas que buscan 
cambios en la sociedad. Esta perspectiva está asociada con transformacio-
nes globales que ocurrieron en los años sesenta del siglo pasado. En esa dé-
cada hubo protestas, que se identificaban como movimientos de liberación 
cultural. Estos fueron de diversa índole, como raciales, contraculturales 
(los hippies), estudiantiles y de género (Aurell 2018, 11). La protesta de 
género sigue librándose en varios aspectos, pero su punto focal continúa 
siendo la igualdad de derechos entre las personas. De hecho, hay varios 
feminismos surgidos en la década de 1960: el liberal, el radical y el socia-
lista, que están relacionados con experiencias europeas y estadounidenses 
(Ergas 1993, 601; Garrido-Rodríguez 2021, 487). Una de las primeras 
promotoras del término feminismo estadounidense fue Nancy Cott quien 
estudió las décadas de 1910-30. Una de las ideas que mayor impacto ha 
tenido es la creencia en la igualdad de las mujeres con los hombres, ya que 
no debería existir jerarquía de sexo (Cott 1987, 4-5). 

Esta idea también tuvo repercusión en Ecuador. Según la socióloga 
Patricia de la Torre (2002, 3), “el hogar tradicional y machista incidió de-
finitivamente para delinear el camino del feminismo”. Hubo un rechazo 
hacia el papel de la madre sumisa y sufrida, que se casaba en la adoles-
cencia y su función era estrictamente la maternidad. Esto creó un imagi-
nario opuesto: la fantasía de la mujer pública, semejante a la imagen del 
padre. De tal manera que esta ruptura significaba tener un trato similar 
al de los hombres. Es decir, “privilegiar los estudios, el trabajo, conseguir 



Activismo político femenino en las campañas presidenciales de 1960 y 1968

267

la independencia económica, rechazar el matrimonio y no tener hijos” 
(3). Sin embargo, este análisis solo encaja hasta cierto punto al examinar 
las fuentes primarias de la década de los sesenta. Si bien es cierto que se 
comenzaron a privilegiar para la mujer los estudios y el trabajo, no se 
rechazó el matrimonio y tener hijos. Más bien se presentaba la opción de 
un activismo político, sobre todo en los grupos liberales de la campaña 
de 1960. Por ejemplo, una de las mujeres placistas expresaba lo siguiente: 
“La mujer no se contenta con ser la inspiradora del hombre, sino que 
es más bien la ejecutora de las grandes realizaciones que benefician a la 
colectividad”. De ahí que las mujeres de esos años se involucraban en la 
política porque estaban convencidas de que podían hacer cambios que 
beneficiarían a las mujeres-madres. Así, una de las seguidoras de Plaza, 
la Lcda. Morán enunciaba: “Es necesario que la mujer ecuatoriana tenga 
representación en el Parlamento para que con sus conocimientos pueda 
influir en una mejor legislación que involucre a todos los hogares”. La 
profesora Irlanda Armendáriz de Burbano añadía que la mujer debe tener 
“los derechos ciudadanos que servirán de enseñanza objetiva para las fu-
turas generaciones”.11 Entonces, esta participación estaba también ligada 
a los intereses de la mujer/esposa/madre.

Existió un activismo conservador, asociado en gran parte con la Iglesia 
católica, que tenía la expectativa de mantener el statu quo. De tal ma-
nera que defiende los principios como el de la familia, cuyo centro es el 
matrimonio solamente entre un hombre y una mujer. En este sentido, el 
patriarcado tiene un valor dominante. Muchos académicos y académicas lo 
estudian desde una connotación negativa. Sin embargo, también hay una 
implicación diferente basada en su etimología, que significa gobierno de 
padres, en que hay una básica desigualdad entre hombres y mujeres. Una 
hoja volante de mujeres conservadoras titulada, “Mujer ecuatoriana, para 
ti este mensaje” expresaba este sentir:

Madres del Ecuador en nuestras manos está detener la tempestad que 
se siente venir, en nosotras en levantar el nivel moral de nuestros hijos 

11 BEAEP, “Mujeres del FDN realizaron gran manifestación”, El Comercio, 1 de mayo 
de 1960, 18.



Capítulo 9

268

que deben regresar a cumplir con el precepto de “HONRAR PADRE Y 
MADRE” y honrando a los padres, honrar cuanto signifique moral y fe… 
Todas saben que es la madre quien enseñó a su hijo a implorar a Dios antes 
de saber leer o escribir, que en su balbuceo el hijo pequeñín aprendió a 
rezar el AVE MARÍA.12

Esta postura implica que los hijos deben volver a cumplir con el precep-
to de honrar padre y madre, lo que comprende una tarea básicamente 
encomendada a las mujeres, como las maestras iniciales y fundamentales 
en la vida de sus hijos e hijas. En este sentido, la esposa conservadora 
también era vista como “agente de influencia benéfica sobre la religio-
sidad del marido e incluso sobre una actitud política determinada. Por 
tanto, la mujer se erige como un instrumento de penetración social de la 
religión”, en la cual la estabilidad social jerárquica resulta fundamental 
(Moreno 2005, 111).

En ambas cosmovisiones se evidencia un maternalismo, que implicaba 
una función social y política. Así la función de la mujer de ser madre (o 
poder serlo) era extendida al bienestar social. Es decir, la influencia de la 
madre en sus hijos, como seres de primera enseñanza, podía y debía ser 
trasladada a la política. De ahí que todas las mujeres —tanto conserva-
doras, como velasquistas y liberales— que tomaban parte en la política 
pensaban que era un deber participar en la vida pública. La diferencia está 
en que las liberales estaban convencidas de que la función maternal debía 
ser “elevada a una categoría de ciudadana igual o superior a la de los varo-
nes en tanto individuos”. Por ello, las liberales, con tendencia feminista, 
se “fusionaban en la idea de las mujeres-madres como representantes del 
pueblo y funcionarias del Estado con el objetivo de transformar la socie-
dad” (Nari 2004, 241).

Estas dos maneras de pensar, con matices similares o divergentes tuvie-
ron un influjo trascendental en el activismo de las mujeres, fueron una de 
las fuerzas motoras para que participaran en las campañas presidenciales.

12 BEAEP, “Mujer ecuatoriana, para ti este mensaje”, hoja volante, marzo de 1960. 



Activismo político femenino en las campañas presidenciales de 1960 y 1968

269

Creencias y valores de las mujeres

La percepción que cada persona tiene sobre el mundo está condiciona-
da por la cultura donde socializa, ya que esa visión ha sido transmitida 
por los círculos familiares y sociales. Por otra parte, cada persona incorpo-
ra reglas, normas, expectativas y cosmovisiones según cómo entiende su 
identidad sexual (Rocha-Sánchez y Díaz-Loving 2005, 42). Además de los 
sexos, el género marca la percepción de lo social, lo político, lo religioso, 
lo cotidiano. Cada cultura establece ideas, creencias y valoraciones, 
las cuales tienen significados, en muchas ocasiones, colectivos. Y esto, 
a su vez, delimita comportamientos, pensamientos y emociones que 
serían adecuados para cada ser humano. De ahí que, como menciona la 
antropóloga Marta Lamas, esta interpretación del mundo o construcción 
social se convierte en una especie de armadura con la que se constriñen 
las decisiones y oportunidades de las personas (Lamas 2007, 1-2). La 
concepción tradicional del mundo es que hay una complementariedad 
entre hombres y mujeres, mientras que la comprensión liberal, entre otras 
cosas, argumenta que hay una discriminación que desemboca en una 
desigualdad en lo educativo, lo laboral y lo político. Claramente, los valores 
de las mujeres conservadoras, incluyendo a las velasquistas, se identificaban 
con las ideas tradicionales de complementariedad; en cambio, los ideales 
femeninos liberales tenían más cercanía con los valores feministas.

La historiadora Margaret Power plantea tres puntos que son importantes 
para entender los valores de las mujeres conservadoras. Uno, la familia y 
el papel maternal como elemento primordial; dos, la defensa de la religión 
entendida como oposición a la secularización; y tres, la conservación de la 
tradición, que a su vez ofrece seguridad y protección. De ahí que, para ellas, 
la familia y la nación están unidas porque cualquier otro valor es visto como 
un peligro (Power 2005, 1). En el contexto ecuatoriano de 1960, ante la 
amenaza del liberalismo de Galo Plaza, y sobre todo con el activismo de las 
placistas, que se hicieron visibles en la prensa ecuatoriana, las conservadoras 
y velasquistas reaccionaron con campañas para apoyar a sus candidatos. En la 
contienda de 1968, la amenaza fue Andrés F. Córdova, con una connotación 
diferente: la religión católica ya no era un elemento que se tomó en cuenta en 



Capítulo 9

270

su campaña. Una hoja volante de la época alude a un pensar que comenzaba 
a ser evidente en los y las votantes al señalar que el catolicismo era una doctri-
na religiosa y como tal un concepto divino mientras que el conservadurismo 
era un partido político, es decir un concepto humano.13 Estas premisas evi-
dencian una ruptura entre el catolicismo y el conservadurismo.

Varias académicas han argumentado que la educación liberal femeni-
na en las primeras décadas del siglo XX fue una de las bases para que las 
mujeres adquirieran nuevas ideas, valores y creencias que no solo se plas-
maban en la independencia económica, sino también en una mayor parti-
cipación política (Goetschel 2007; O’Connor 2007; Clark 2001; Moscoso 
1999, 1996; Sosa-Buchholz 2008, Sosa 2020a). La historiadora Ana María 
Goetschel (2007, 79) ha señalado que uno de los logros de los liberales fue 
que el Estado laico se convirtiera en el medio legitimador de un nuevo or-
den social. Es decir: “el Estado asumía las funciones protectoras a nombre 
de los ciudadanos-hombres”, de tal manera que “quien hablaba en nombre 
de las mujeres ya no era el padre de familia ni la iglesia sino el Estado lai-
co”. Adicionalmente, la incorporación de las mujeres al mercado laboral las 
integró en un proceso de modernización. La enseñanza, vista como una ex-
tensión de la maternidad, se convirtió en una de las carreras femeninas más 
comunes. Esta actividad laboral fue un vehículo para difundir nuevas ideas 
sobre el papel de la mujer y sus derechos ciudadanos. En general, a través 
de la lectura las mujeres podían conocer sus derechos civiles y políticos.

Sin embargo, las diferencias entre las conservadoras y las liberales no 
eran tan radicales. Uno de los puntos de semejanza fue la idea de que las 
mujeres tenían esencialmente un papel maternal. En el esquema liberal, 
las niñas debían tener una educación liberal que les condujera a ser buenas 
hijas, esposas y madres (Lionetti 2001, 223). En ese sentido también las 
liberales estaban destinadas a ser las preservadoras del orden social. Enton-
ces, esas niñas eran educadas de la misma manera que las conservadoras. 
No obstante, había diferencias, pues en el esquema liberal las mujeres po-
dían tener otro horizonte: educarse para trabajar, mientras, que las mujeres 
conservadoras, incluidas las velasquistas, generalmente buscaban uno de 

13 BEAEP, “Diferencia entre el catolicismo y el conservadurismo”, hoja volante, 1968. 



Activismo político femenino en las campañas presidenciales de 1960 y 1968

271

estos caminos: el matrimonio o el convento. De hecho, ambas tendencias 
consideraban que las mujeres debían ser católicas, ya que era la base de la 
moralidad de sus familias y de la sociedad. Cabe indicar que la estimula-
ción para que la mujer trabajara también comenzó a ser promovido por los 
poncistas, especialmente en la campaña de 1968.

Otra diferencia era que, en el esquema conservador, las mujeres y los 
hombres debían defender la religión, mientras que en el liberal debían 
defender el laicismo. En el caso de partidarios y seguidoras velasquistas, la 
religión era respetada pero no necesariamente respaldada. Estas distincio-
nes y semejanzas fueron evidentes en la campaña femenina de 1960, pero, 
la diferencia se acentuó en la campaña de 1968, cuando la religión ya no 
tuvo tanta influencia.

La campaña de 1960

Como ya se ha mencionado, los candidatos presidenciales más relevantes en 
1960 fueron Galo Plaza por los liberales, Gonzalo Cordero por los conserva-
dores y José M. Velasco Ibarra por los velasquistas. El primer punto a destacar 
es el patriotismo, como un deber de las ciudadanas, que era entendido como 
la defensa no solo de sus derechos, especialmente el sufragio, sino también de 
sus creencias, ligadas a la religión católica. Estas creencias estaban arraigadas 
a la familia, institución que jugaba un papel influyente en la política.

En el caso de las corderistas, Ignacia Ponce dio un discurso en repre-
sentación de la rama femenina del Movimiento Social Cristiano. En esta 
alocución manifestó:

La mujer católica y por católica ardientemente patriota, tiene las primicias 
en la contienda electoral del momento […]. En el corazón de la mujer, 
maravilla salida de las manos de Dios, tiene cabida todo cuanto significa 
elevación, nobleza, culto a los valores espirituales y por eso la mujer cuan-
do se trata de defender su IDENTIDAD de católica y patriota, se lanza a la 
lucha poniendo en ella todo el ardor de su alma, toda la pujanza de su ser; 
y la lucha indomable, invencible […]. El sublime ideal de la mujer católica 



Capítulo 9

272

y patriótica es: Dios, Patria y Hogar. El pavoroso cuadro de inmoralidad 
que hoy presenta el Ecuador es consecuencia lógica de haber arrancado a 
Dios de las conciencias. Y hoy tenemos en nuestras manos la regeneración 
de la Patria mediante el debido ejercicio de derecho del sufragio, no seáis 
inhumanas con vosotras mismas, con vuestros hijos, y uníos a quienes pro-
pugnamos la recristianización del Ecuador, la rehabilitación del hogar.14

En este discurso hay dos elementos importantes. Uno, el patriotismo está 
asociado al catolicismo. Dos, la trilogía “Dios, patria y hogar” incitaba a 
estas mujeres a la “regeneración de la Patria mediante el debido ejercicio del 
derecho del sufragio” con el objeto de “la recristianización del Ecuador, la 
rehabilitación del hogar”. De ahí que uno de los argumentos de la historia-
dora Mónica Moreno (2005, 114) sea relevante: la Iglesia católica, en el caso 
de España, recurrió a las mujeres para que se involucraran en la vida pública 
y defendieran los intereses eclesiásticos. Adicionalmente, las mujeres eran 
percibidas como seres con cualidades como caridad, bondad, superioridad 
moral y mayor religiosidad y estos atributos que se ejercían en el hogar fácil-
mente podían ser trasladados a la sociedad. Así, las mujeres conservadoras, 
especialmente de clases altas y medias, se convirtieron en la base social para 
la Iglesia católica (Blasco 2006, 58-59). De ahí que una forma de defender 
dicha trilogía era a través del sufragio, dando lugar a un “apostolado electo-
ral” en que las mujeres conservadoras fueron permitidas a salir de su esfera 
privada para recristianizar el país. De hecho, el objetivo primordial era com-
batir el laicismo, visto como una herejía, pero también como una amenaza a 
la familia y la nación. Por lo mismo, como menciona Power, era una cuestión 
de conservar la tradición, que les proporcionaba seguridad y protección.

Las mujeres velasquistas tenían una similar concepción de la unión en-
tre patria y religión. Por ejemplo, en una proclama del comité femenino 
pro-Velasco Ibarra, se manifestaba lo siguiente:

La mujer ecuatoriana, heredera de las gestas libertarias, no puede menos 
que preocuparse hondamente de la suerte de la Patria; y, por ser ella de 
profunda convicción religiosa, no puede desatender los intereses de la 

14 BEAEP, “Discurso de la Srta. María Ignacia Ponce”, El Comercio, 2 de abril de 1960, 14. 



Activismo político femenino en las campañas presidenciales de 1960 y 1968

273

causa católica en el Ecuador. Por eso, la mujer ecuatoriana, como mujer 
y como católica, tiene que definirse en el problema electoral presente, de 
acuerdo a sus convicciones y conformidad a las realidades del País. No pue-
de, por lo mismo, estar con las candidaturas patrocinadas o apoyadas por 
tendencias políticas, como el Liberalismo Radical, el Socialismo Marxista 
y el Comunismo, condenadas por la Iglesia. Tampoco puede estar con la 
candidatura que se lanzó tan solo por el maniobrado anhelo de evitar el 
triunfo del Gran Patriota, del Gran Líder, burlando los sentimientos de las 
bases populares que llevan grabados en su corazón y en su mente el nombre 
de JOSÉ MARÍA VELASCO IBARRA”.15

En esta proclama hay puntos semejantes al discurso de las mujeres conser-
vadoras y otros disímiles. Uno es que, nuevamente, la patria y la religión 
tenían una conexión cercana. Dos, es el deber de votar; asimismo, las mu-
jeres velasquistas incitaban a sufragar a sus compañeras para mantener esa 
posición. La diferencia está en que respecto a esa realidad del país había 
una sola persona que podía salvarla y esta era Velasco Ibarra. Por lo tanto, 
esta concepción es populista, manifiesta el culto al líder personalista y no 
un compromiso con un movimiento político. Además, proclaman su re-
chazo al liberalismo, socialismo y comunismo. Establecen un antagonismo 
no solo con las tendencias condenadas por la Iglesia católica sino también 
con el conservador Gonzalo Cordero, al considerarlo como “el maniobra-
do anhelo de evitar el triunfo” de Velasco Ibarra. Esta es otra característica 
populista presente al implicar un nosotras (velasquistas) contra el otro/el 
resto (todas las demás tendencias ideológicas).

Finalmente, en el caso de las mujeres liberales el patriotismo también 
estaba ligado con la religión católica. Así, lo declaraban:

Las mujeres de esta tierra nuestra, esencialmente creyentes, profundamen-
te católicas, dueñas de los derechos otorgados por la Constitución de la 
República, no podemos negarle el aporte que, como una hija, nos está 
pidiendo. Son almas y mentes y manos de mujer —de esposa, de hermana, 

15 BEAEP, “Proclama del comité femenino del Frente Nacional del Centro-Derechista: Pro 
Velasco Ibarra”, El Comercio, 20 de marzo de 1960, 19. 



Capítulo 9

274

de hija, de madre— lo que reclama la Patria […] las mujeres del Ecuador 
tenemos el deber sagrado de defender y cuidar el derecho a una vida digna, 
de libertad, de paz, de trabajo.16

Lo interesante de este manifiesto es que las liberales se declaraban católicas. 
Una de las razones es que su líder, Galo Plaza, se había confesado católico 
como una estrategia política para aminorar el rechazo a su candidatura ya 
que la Iglesia había realizado una campaña frontal en contra de Plaza por 
ser liberal. Por ejemplo, una hoja volante indicaba que en un libro titulado 
El liberalismo es pecado se probaba, a través de la transcripción de doctrinas 
de los sumos pontífices, la condena del liberalismo y, más aún, se citaba 
que el papa Pío IX condenó al liberalismo católico ya que “era peor que 
una sangrienta revolución”. Atribuía que algunas mujeres ecuatorianas se 
llamaban católicas liberales “por falta de conocimientos especiales en ma-
teria religiosa o por no haber leído las Encíclicas salidas del Vaticano”.17

Para entonces, la religión católica ejercía una influencia todavía signi-
ficativa no solo en las mujeres sino también en la sociedad. De ahí que las 
mujeres liberales se declararan “esencialmente creyentes, profundamente 
católicas”, ya que entendían el catolicismo como una creencia que no ne-
cesariamente estaba en contra del “deber sagrado de defender y cuidar el 
derecho a una vida digna, de libertad, de paz, de trabajo”.

En estos tres activismos políticos de las mujeres, la identidad jugó un papel 
importante. Por un lado, las conservadoras y las velasquistas se identificaban 
como seguidoras que eran activas en las campañas al hacer un apostolado 
electoral. Por otro lado, las placistas tenían una identidad más cercana a la bús-
queda de su propio papel en la política. Sin embargo, hay el elemento similar 
de que todas se confesaban católicas como una creencia universal que deter-
minaba un sentir de ser ciudadanas que velaban por el bienestar de la patria. 
Este bienestar puede estar relacionado con el argumento de Sandra McGee 
Deutsch de que la fortaleza de la patria dependía de la solidez de la familia, la 
cual estaba vinculada a las mujeres ya que la familia era una patria pequeña.

16 BEAEP, “Manifiesto de la Unión Democrática Femenina por la candidatura de GALO 
PLAZA LASSO”, El Comercio, 25 de febrero de 1960, 16. 
17 BEAEP, Soldado cristiano, “Liberalismo Católico y Galo Plaza”, hoja volante, 1960.



Activismo político femenino en las campañas presidenciales de 1960 y 1968

275

El segundo punto es que las mujeres alfabetizadas votaban por dos ra-
zones: por mantener su estatus o por incursionar en espacios considerados 
como masculinos, porque creían que podían lograr cambios, sobre todo 
relacionados con sus propios intereses.

Para las mujeres corderistas la meta era mantener la tradición. Conce-
bían que el bienestar y futuro de la patria estaban unidos a “los ideales 
y principios católicos”, donde “la integridad y la rectitud de los hogares 
ecuatorianos” eran fundamentales. De esta manera, por ejemplo, en un ma-
nifiesto de la Juventud Femenina pro-Gonzalo Cordero se expresaba que:

El ilustre ecuatoriano GONZALO CORDERO CRESPO encarna y re-
presenta noblemente los ideales de un pueblo que busca su grandeza 
moral y material y que no quiere volver sus espaldas a Dios. Es el ciuda-
dano llamado por su integridad, su experiencia y su compresión de los 
problemas del pueblo para hacer suyas las aspiraciones de los ecuato-
rianos y acometer su solución. Es el genuino católico que hace honor a 
sus creencias en la dignidad de su hogar y en la indeclinable rectitud de 
su vida pública[…] y hace un llamamiento cordial a las mujeres católi-
cas del Ecuador para que engrosen las filas de una campaña cívica cuya 
coincidencia con los mejores y más nobles atributos de nuestro pueblo 
es garantía de triunfo.18

Las mujeres corderistas estaban convencidas de que su candidato represen-
taba valores como “integridad, experiencia y compresión de los problemas 
del pueblo”. Al ser un candidato conservador y católico las corderistas po-
dían mantener su estatus. En este mismo sentido, por ejemplo, una de las 
propagandas de estas mujeres mostraba la foto del candidato saludándoles 
con un sombrero en una “gran concentración femenina” en Quito.19 Estas 
corderistas no buscaban sus propios objetivos, pensaban que los intereses 
masculinos debían ser los suyos, en una actitud de que el hombre podía y 
debía conservar sus principios, que, por ende, eran de todas las personas. 

18 BEAEP, “Manifiesto de la Juventud Femenina pro Gonzalo Cordero”, El Comercio, 13 
de marzo de 1960, 17. 
19 BEAEP, “Gran concentración femenina”, El Comercio, 24 de mayo de 1960, 10. 



Capítulo 9

276

Así su lucha electoral se limitaba a una campaña por esos valores concebi-
dos como de todo el pueblo ecuatoriano.

En el caso de las velasquistas, así mismo, hay similitudes y diferencias. 
A pesar de que estas mujeres se confesaban católicas, expresaban su desave-
nencia con las corderistas, pues consideraban que “[n]o es verdad que haya 
obligación moral de votar el candidato o los candidatos de un determinado 
Partido Político, porque esto sería confundir los intereses circunstanciales 
y variables de una facción política, con los sagrados y permanentes de la 
Religión de Cristo”.20

Y eran enfáticas en lo siguiente:

Hay obligación moral de votar, para hombres y mujeres, pero de votar por 
quien ofrezca verdaderas y posibles garantías para la Religión; y VELAS-
CO IBARRA no solo las ofrece con absoluta seguridad, sino que las ha 
demostrado y cumplido a lo largo de sus tres administraciones anteriores.

En estos dos fragmentos hay similitudes como, por ejemplo, la de creer 
que el mejor candidato era el que el grupo proponía. La diferencia estaba 
en que las corderistas pensaban que como Cordero era católico, ellas se 
hallaban en la obligación de votar por ese candidato. Mientras que las 
velasquistas creían que, si bien era cierto que Velasco Ibarra era católico, 
había “demostrado y cumplido a lo largo de sus tres administraciones an-
teriores”. Este hecho era una evidencia indiscutible para los seguidores de 
Velasco Ibarra. Una de las ventajas que tenía este político sobre los demás 
candidatos era su imagen de hombre íntegro, honesto y conocedor de las 
necesidades del pueblo. Y esta imagen fue ciertamente explotada en las 
campañas con mucho éxito. Sin embargo, hay un aspecto que no fue trata-
do en estas lides electorales: las vidas privadas de los candidatos, las cuales 
estaban separadas de sus vidas públicas. Velasco Ibarra era divorciado y a 
los ojos de la Iglesia católica eso no era laudable. Según la ley civil, se había 
divorciado de Esther Silva y estaba casado con Corina Parral desde 1938 
(Sosa 2020a, 102-106), pero el estado civil de Velasco Ibarra era un asunto 

20 BEAEP, “Proclama del comité femenino del Frente Nacional Centro-Derechista: Pro 
Velasco Ibarra”, El Comercio, 20 de marzo de 1960, 19. 



Activismo político femenino en las campañas presidenciales de 1960 y 1968

277

privado y por lo tanto no era discutido en las campañas. Pese a ello, pare-
cería que sí influyó en los sectores femeninos conservadores.

Un dato curioso citado por el historiador Robert Norris alude a un 
sacerdote párroco de Guayaquil, sin mencionar su nombre, expresando 
que el Sr. Nuncio consideraba que el Sr. Galo Plaza al ser protestante “hará 
mucho daño al catolicismo ecuatoriano con la entrada libre que daría al 
protestantismo” (a pesar de que Plaza se confesaba católico y no protes-
tante). El Dr. Cordero era católico práctico, “pero es muy poco conocido 
ni como persona ni como actuación en la ‘masa’ del pueblo[…] a quien el 
clero debe encargarse de predicar y ponderar. El Dr. Velasco Ibarra, reco-
nocido como persona y como actuación quien más que nadie y como nin-
gún gobierno ha dado más amplio apoyo a la educación católica”. Por lo 
tanto, el clero apoyó a Velasco Ibarra como un “mal menor” (Norris 2004, 
277). De tal manera que, si bien él era divorciado, para la Iglesia católica 
lo que primó fueron sus obras y reconocimiento en contraposición de los 
mandamientos cristianos.

Lo interesante es que tanto las corderistas como las velasquistas trabajaban 
en la campaña de sus candidatos respectivos. Fueron activas en estas contien-
das, pero siempre considerando que su candidato era quien debía representar 
sus intereses. Es decir, estas mujeres eran pasivas en propiciar sus propias 
demandas como sector femenino, pero activas en las campañas electorales.

En el caso de Galo Plaza, hay más diferencias que similitudes con los dos 
grupos analizados. El principal aspecto fue una conciencia del sector feme-
nino que estaba concebido como el “dueño de los derechos otorgados por la 
Constitución de la República” aunque estos derechos sean participativos.21 
E iban más allá, consideraban que tenían “el deber sagrado de defender y 
cuidar el derecho a una vida digna, de libertad, de paz, de trabajo”. De ahí 
que esta proclama desarrollaba estos tres elementos. El primero, la libertad:

las mujeres de la Unión Democrática queremos la libertad propugnada 
por los Derechos Humanos, limitada como en ellos por la libertad ajena. 
Queremos la libertad de pensar sin que ello suscite ni entrañe odios al que 

21 BEAEP, “Manifiesto de la Unión Democrática Femenina por candidatura GALO PLA-
ZA LASSO”, El Comercio, 25 de febrero de 1960, 16. 



Capítulo 9

278

no piensa igual; queremos la libertad de expresar nuestro pensamiento sin 
estridencias ni temores; la de educar a los hijos en términos prescritos por 
nuestra Carta Fundamental.

El segundo, la paz:

Y queremos la paz. La santa, la indispensable paz, esencial a la vida como 
el agua… La paz que, en la intimidad de la conciencia es armonía entre el 
convencimiento y la acción, sin coerciones. La paz que es en las sociedades 
ejercicio del propio derecho y respeto al derecho ajeno. Paz que es compre-
sión y tolerancia. Paz que es respeto a la opinión y a la personalidad.

Y el tercero, el trabajo:

Y queremos trabajo. La posibilidad de que sea su función elevadora en 
cada hogar ecuatoriano. De que el bienestar y la alegría venzan cada día a 
la angustia y a la miseria en las manos y las mentes que laboran incansables. 
Y queremos que el trabajo silencioso de la esposa, de la hermana, de la 
madre, dando cada día su vida en ofrenda de abnegaciones inefables, el tra-
bajo intelectual de la profesional, de la maestra, de la obrera, de la técnica, 
de la artesana, de la campesina, constituyan una categoría reconocida en 
la dignidad humana. Queremos que también para el trabajo femenino sea 
el enunciado internacional: “Igual remuneración a trabajo de igual valor”.

El objetivo principal de las mujeres placistas era “tener una vida digna” 
y para ello proponían esos tres elementos fundamentales y que estaban 
concatenados entre sí: libertad, paz y trabajo. Por un lado, la libertad era 
entendida como la posibilidad de pensar y educar a sus hijos e hijas y esta 
categoría se ligaba a la paz concebida como “compresión y tolerancia”. Fi-
nalmente, el trabajo con “su función elevadora en cada hogar ecuatoriano”, 
pero que tenía varias vertientes: no solo el del hogar, como lo entendían 
las corderistas y velasquistas, sino también el trabajo intelectual, el téc-
nico, el artesanal, el campesino. Adicionalmente, demandaban “igual re-
muneración a trabajo de igual valor”. En este sentido, estas tres categorías 
enunciaban un respeto a la dignidad de la mujer y que ella necesitaba tener 



Activismo político femenino en las campañas presidenciales de 1960 y 1968

279

las mismas condiciones que los varones. Por lo tanto, las placistas estaban 
incursionando en espacios considerados masculinos. Estaban pasando de 
una esfera privada a una pública, asunto que puede ligarse a un segundo 
elemento: el impulso que Galo Plaza dio a sus seguidoras para que se inser-
taran en el campo de la política. Por ejemplo,

La señora Pilar Puig de Serrano, en su intervención, manifestó que la mu-
jer no se contenta con ser la inspiradora del hombre sino que es más bien 
la ejecutora de las grandes realizaciones que benefician a la colectividad. El 
Frente Democrático Nacional ha exaltado ya los derechos de la mujer y le 
ha dado sitio en la Legislatura para que haya un poco de justicia. La base 
de nuestros problemas es el aspecto económico y no puede haber verdadera 
justicia social mientras exista como realidad tremenda en el Ecuador la 
miseria en todos los hogares.22

Estas palabras tuvieron eco en la realidad. Así, una de sus metas fue 
tener una candidata a diputada para el Congreso Nacional en todas las 
provincias. A pesar de los esfuerzos, las que mayor visibilidad tuvieron 
fueron las postulantes de las provincias de Guayas y Pichincha. Hubo dos 
precandidatas por Guayas: la Lcda. Germania de Morán y la Sra. Violeta 
de Cuesta Garcés. La primera era profesora y luchaba básicamente por 
un aumento del sueldo básico para los maestros, mientras que la segunda 
propugnaba una mejoría de las leyes de protección para la madre y el 
niño ecuatorianos. Ambas estaban convencidas de que debían entrar en 
la lucha política con las mismas prerrogativas que el hombre. La Lcda. de 
Morán fue quien obtuvo el segundo lugar en la diputación por Guayas.23 
La candidata por la provincia de Pichincha fue la Srta. Piedad Larrea 
Borja, que obtuvo el tercer lugar y defendía los intereses de la mujer 
trabajadora urbana y del campo.24 Debido a que no ocuparon el primer 

22 BEAEP, “Mujeres del FDN realizaron gran manifestación cívica”, El Comercio, 1 de mayo 
de 1960, 18. 
23 BEAEP, “Tengo en mente proyectos que vendrán en beneficio del país”, El Comercio, 18 
de abril de 1960, 1. 
24 BEAEP, “Mi preocupación será defender los intereses de la mujer”, El Comercio, 5 de 
junio de 1960, 17. 



Capítulo 9

280

lugar no tuvieron mayor intervención en la cámara de diputados. Sin 
embargo, este es un tema que todavía queda por investigar.

Es evidente que las corderistas y las velasquistas estaban interesadas en 
mantener su estatus, es decir que se involucraban en la política para conti-
nuar una identidad femenina de esposas y madres, mientras que las placis-
tas buscaban romper con esta actitud y proponer espacios políticos en los 
que pudieran participar.

La campaña de 1968

En la contienda presidencial de 1968 hubo tres candidatos fuertes: Cami-
lo Ponce por la derecha socialcristiana y conservadora, Andrés F. Córdo-
va por la Izquierda Democrática y Concentración de Fuerzas Populares, 
y Velasco Ibarra por el partido velasquista. Esta campaña electoral tuvo 
dos expresidentes: Ponce y Velasco Ibarra, y un expresidente encargado 
del poder: Córdova.

Las dos premisas mencionadas en la campaña de 1960 también tu-
vieron relevancia en la de 1968. El primer punto es el patriotismo, como 
un deber de las ciudadanas, que era entendido como la defensa no solo 
de sus derechos, especialmente el de votar, sino, a la vez, de sus creen-
cias, unidas a la religión católica. Estas creencias estaban enraizadas en la 
familia, institución que tenía un lugar influyente en la política. Adicio-
nalmente, hubo otro elemento que fue utilizado por los tres candidatos: 
su experiencia política vista como una capacidad de asegurar un buen 
futuro de la patria.

El caso de las poncistas es bastante similar al de las corderistas en 1960. 
Por ejemplo, en un manifiesto del comité central femenino de Alianza 
Popular se expresaba:

Las mujeres ecuatorianas que jamás hemos permanecido indiferentes a 
todo lo que atañe a los sagrados intereses de la Patria, cuando hoy nos ve-
mos frente a las elecciones presidenciales y cuando el voto no es solo un de-
recho, sino una obligación para nosotras, queremos hacer un llamamiento 



Activismo político femenino en las campañas presidenciales de 1960 y 1968

281

a todas las mujeres para que unan sus voces a las nuestras y en coro vibrante 
y poderoso reclamemos para el Ecuador mejores días.25

Y en ese sentido, invocaban a “las mujeres ecuatorianas de profundas con-
vicciones espirituales, rechazamos doctrinas disociadoras que quieren im-
portar a nuestra amada Patria ideologías sin Dios, totalitarias y materialis-
tas impuestas a sangre y fuego”.

Estos dos fragmentos aluden, como en los años 60 con la campaña de 
Cordero, a la obligación de la mujer de votar con “profundas convicciones 
espirituales”, lo que significaba estar alineadas con Dios y “la familia como 
base de moralidad y primera institución para un mejor porvenir de la Pa-
tria”. Nuevamente se presentaba la trilogía de Dios, patria y hogar. En esta 
ocasión las circunstancias ideológicas eran mucho más fuertes ya que, por 
ejemplo, el comunismo ya se había establecido en Cuba, contrarrestado 
con la respuesta de Estados Unidos de la Alianza para el Progreso, y habían 
ocurrido revueltas estudiantiles y de género que amenazaban con cambiar 
el mundo conocido.

En tal contexto, el candidato Ponce representaba la continuidad.

Camilo Ponce define a la familia como base de moralidad y primera ins-
titución para un mejor porvenir de la Patria. Camilo Ponce representa 
la conservación, la preservación de todo aquello que es sagrado para los 
ecuatorianos, para todo lo que amamos. Nuestra libertad, nuestros de-
rechos, nuestra individualidad, nuestra dignidad, nuestro orgullo de ser 
ecuatorianos primero.26

Por lo tanto, se repite la misma premisa de las corderistas, que, como lo 
señala la historiadora Powers, proclama que la familia, la defensa de la reli-
gión y la conservación de la tradición son valores que se resguardan porque 
en última instancia ofrecen seguridad y protección.

25 BEAEP, “Manifiesto de Comité Central Femenino de Alianza Popular”, El Comercio, 21 
de marzo de 1968, 22. 
26 BEAEP, “Ecuatoriano, ecuatoriana, la alternativa es esta: Camilo Ponce o comunismo”, 
El Comercio, 31 de mayo de 1968. 



Capítulo 9

282

Otro argumento que también utilizaron las poncistas, y que ya se había 
presentado en la campaña velasquista de 1960, fue la exaltación de la expe-
riencia del candidato para engrandecer su postulación.

De esta manera, se publicó en la prensa una propaganda que expresaba:

Camilo Ponce Enríquez demostró ya que el Ecuador solo puede pro-
gresar respetando la ley y la dignidad de los hombres. El país vivió de 
1956 a 1960 una era de seguridad, de trabajo y orden, en la cual se 
dignificó la autoridad, se vivió la democracia y se garantizó el ejercicio 
de la libertad.

Por lo tanto, decían:

Creemos que el doctor Camilo Ponce hará, por los canales del orden y la 
libertad, las transformaciones sustanciales que el país necesita para dar a las 
clases más abandonadas lo que la Justicia Social impone.27

Al haber sido Ponce presidente del país, su imagen para sus partidarios 
y seguidoras era de “seguridad, de trabajo y orden” lo que significaba 
no solo libertad sino también “justicia social”. Esta fue una estrategia 
que no funcionó, ya que los “desmanes” del expresidente también esta-
ban en la memoria colectiva, por ejemplo, la matanza en Guayaquil en 
junio de 1959.

En el caso del líder populista, la unión entre el patriotismo, el sufragio 
y la religión católica descansaba sobre Velasco Ibarra. Así, uno de los enun-
ciados exhortaba: “Por la Patria, por el Partido”. 28 Entiéndase que el parti-
do era el propio Velasco Ibarra como el único líder, como el representante 
del pueblo. De ahí que una de las propagandas enunciaba “Escuchad la voz 
del pueblo que es la voz de Dios”. Entonces, si el pueblo era el portavoz 
de Dios y a su vez Velasco Ibarra era el representante del pueblo; este líder 
populista estaba bendecido por Dios y era el “escogido” para gobernar. 

27 BEAEP, “Manifiesto de Comité Central Femenino de Alianza Popular”, El Comercio, 21 
de marzo de 1968, 22.
28 BEAEP, “Hoy se reúne el pueblo soberano, El Comercio, 17 de mayo de 1968. Las si-
guientes citas son de esta nota de prensa hasta que se indique lo contrario.



Activismo político femenino en las campañas presidenciales de 1960 y 1968

283

Con estas ideas, se escribían poesías que eran publicadas en la prensa. Un 
ejemplo es la de Norma Veriatis Vera:

Ese Dios te bendice, y este pueblo 
Sabe bien que en tus manos no hay pecado 
Por eso, cuando vuelves, te sonríe 
Por eso cinco veces te ha llamado.29

Este poema también justificaba el pensar de muchas seguidoras y partida-
rios que no solo veían a Velasco Ibarra como un líder honesto, sino tam-
bién como un ser llamado a gobernar porque ya había demostrado haber 
hecho obras nacionales. Una de las propagandas manifestaba sus obras en 
educación y la ley de escalafón que beneficiaba a maestros y maestras.

Escuelas: fragua en que se purifican las almas que engrandecerán la pa-
tria, Obras del Velasquismo: Colegio Vicente Rocafuerte, Colegio Gua-
yaquil, centenares de escuelas en todo el país, ley del escalafón. Vota por 
Velasco/Sicouret.30

Adicionalmente, las mujeres publicaban en la prensa anuncios sobre su 
apoyo a Velasco Ibarra. Uno de ellos era el siguiente:

Las mujeres sabemos señalar 
Sabemos recordar:  
-Que no teníamos libertad electoral 
-Que existía sectarismo antirreligioso 
-Que no teníamos colegios secundarios 

29 BEAEP, “Norma Veritatis Vera, Frente Nacional Femenino ‘Pro Velasco Ibarra’ A Velasco 
Ibarra en plena lucha”, El Tiempo, 22 de mayo de 1968, 11. 
30 BEAEP, propaganda, El Universo, 21 de mayo de 1968, 11. En las constituciones de 
1946 y 1967 los vicepresidentes se elegían “por votación popular directa y secreta”, es decir 
que los candidatos presidenciales y vicepresidenciales eran votados individualmente. De tal 
manera que no siempre los dos candidatos del mismo partido o movimiento ganaban las 
elecciones. En 1968, Sicouret no ganó las elecciones y el vicepresidente fue Jorge Zavala 
Baquerizo del Partido Liberal Ecuatoriano, mientras que en 1960 el vicepresidente fue 
Carlos Julio Arosemena de la Federación Velasquista.



Capítulo 9

284

-Que nuestros hogares no gozaban de beneficio de la semana integral
TODO ESTO CAMBIÓ GRACIAS A VELASCO IBARRA
Y sabemos señalar: 
A quien nos ofendió públicamente 
Y…a quien quiso arrebatarnos y centralizar nuestras casas asistenciales 
POR ESO EL VOTO DE LA MUJER SERÁ POR VELASCO Y SI-
COURET.31

Como las poncistas, las velasquistas también apelaron a las obras realizadas 
en presidencias anteriores. Y así recordaban lo que ellas concebían como 
logros velasquistas: la libertad electoral y la educación secundaria, entre 
otros. Sin embargo, el caso de Velasco Ibarra fue diferente al de Ponce en el 
sentido de que el apoyo para el candidato populista era más fuerte debido a 
las diferentes estrategias, como la imagen que la prensa le dio (honestidad, 
austeridad y fortaleza) y la construcción de un modelo de masculinidad 
aristocrática e intelectual a través de sus campañas. Estas fueron las prin-
cipales razones por las que hubo un impacto positivo en la obtención de 
votantes tanto mujeres como hombres.

El caso del candidato con tendencia liberal, Andrés F. Córdova, fue 
completamente diferente a los del conservador y del populista. Córdova 
había sido encargado de la presidencia en 1940. Su imagen en la prensa 
tuvo un acento negativo. Por un lado, los liberales le habían expulsado de su 
partido el 5 de julio de 1951, un hecho difundido en la campaña de 1968.

Se expulsa al afiliado Dr. Andrés F. Córdova
Por haber violado los estatutos del partido y por haber procedido con 
suma y manifiesta indisciplina, por haberse rebelado públicamente contra 
la resolución adoptada por los organismos máximos del Partido Liberal 
Ecuatoriano.32

Por otro, no solo salió expulsado de su partido, sino que también que se 
le acusaba de ser “el autor del fraude que llevó al poder a un régimen que 
31 BEAEP, anuncio, El Universo, 17 de mayo de 1968, 4. 
32 BEAEP, “Dr. Andrés F. Córdova fue expulsado del Partido Liberal Radical por votación 
unánime de la Junta Suprema Liberal”, El Universo, 19 de mayo de 1968, 5. 



Activismo político femenino en las campañas presidenciales de 1960 y 1968

285

culminó en la mutilación del territorio patrio”. Esta acusación se refería 
al Protocolo de Río de Janeiro que recortó el territorio nacional por más 
de 200 000 km2. Entonces resulta entendible que los partidos y las se-
guidoras velasquistas condenaran a Córdova ya que Velasco Ibarra era un 
defensor de la nulidad de este protocolo de límites (para mayor informa-
ción, ver Sosa 2020a).

Córdova ya tenía la experiencia de su predecesor, Galo Plaza, y sobre 
todo la importancia que el liberalismo daba a la mujer. La concepción de 
las cordovistas era cuestionada por las conservadoras. Por ejemplo, Bolivia 
Ocampo de Roque, reprochaba públicamente a June Guzmán de Cortez 
por ser candidata principal a senadora liberal por la provincia de Los Ríos. 
El punto de vista de la Sra. Ocampo de Roque era: “pido a Usted, señora 
mía, con el respeto que merecemos todas las mujeres del mundo, reflexio-
ne. Usted como mujer culta sabe el sitial y la responsabilidad que tenemos 
ante el destino de los hombres”. Y añadía:

Sepamos ser madres. De nosotras depende el futuro del mundo. Sepamos 
ser buenas ciudadanas. No nos dejemos engañar ni demos paso a nuestras 
flaquezas, ayudando inocentemente a remachar las cadenas que han im-
puesto a nuestros esposos y a nuestros hijos el poder despreciable de esta 
casta de MILLONARIOS SIN DIOS Y SIN CONCIENCIA.33

Aquí se puede interpretar que la Sra. de Roque no concordaba con el hecho 
de que la Sra. de Cortez hubiera decidido ser candidata ni pensaba que la 
mujer pudiera ser parte de un partido que no tenía Dios ni conciencia. De 
ahí que reclamaba a la Sra. de Cortez que reflexionase ya que debía estar 
consciente del “sitial y la responsabilidad que tenemos ante el destino de 
los hombres”. La concepción tradicional del papel de la mujer se hace pre-
sente en esta carta al expresar como se citó: “Sepamos ser madres. De no-
sotras depende el futuro del mundo. Sepamos ser buenas ciudadanas”. En 
tal sentido, la maternidad era el sitial femenino y no se debía incursionar 
en tareas masculinas, como la política, mientras que para las cordovistas ser 
madres significaba participar en la política como electoras y como elegidas.

33 BEAEP, “Carta a la Sra. Dra. June Guzmán de Cortez”, El Universo, 18 de mayo de 1968, 23. 



Capítulo 9

286

En esta campaña, las mujeres mantienen ciertos elementos de identidad 
en su activismo electoral. Como es lógico, siguen identificándose con sus 
candidatos presidenciales. Las poncistas y las velasquistas mantienen sus pa-
peles activos. Pero, en general se destacaron algunas diferencias. En el contex-
to histórico estaban presentes los cambios que habían traído los años sesenta 
y esto constituyó una de las principales batallas para las poncistas y velasquis-
tas, que buscaban conservar las creencias religiosas en la política nacional, 
mientras que las cordovistas se alineaban con un horizonte más igualitario 
de la mujer en el cual el catolicismo como estrategia electoral no tenía cabi-
da. Todas incursionaron en el maternalismo político, aunque las cordovistas, 
igual que las placistas, lo entendían como una transformación de la sociedad 
a través de la fusión entre madre y mujer que podía ser electora y elegida.

Las mujeres alfabetizadas sufragaban por dos motivos: por mantener su 
estatus o por incursionar en espacios considerados masculinos, pues pen-
saban lograr cambios, sobre todo relacionados con sus propios intereses.

La televisión llegó al país en diciembre de 1960, de tal manera que la 
cuarta campaña presidencial de ese año no fue televisada, pero en 1968 
sí hubo programas políticos en los canales televisivos. Uno de ellos fue 
realizado por la Unión Nacional de Periodistas, que presentó el programa 
Telepulso en el canal 4, el 16 de marzo de 1968, y fue reportado por la 
prensa al día siguiente. Se entrevistó a cuatro mujeres, consideradas repre-
sentantes de los partidos o movimientos femeninos: Carmela de Álvarez 
Barba, de Alianza Popular y el conservadurismo, que auspiciaban a Ponce, 
Judith Terán de Terán Varea, representante del velasquismo, Isabel Ochoa 
de Moreno Espinosa, por Izquierda Democrática que apoyaba a Córdova y 
Aurelia Bravomalo de Espinosa, del partido Acción Revolucionaria Nacio-
nalista Ecuatoriana (ARNE) que auspiciaba a Jorge Crespo Toral. 

Al preguntarles sobre la participación de la mujer en la política, la Sra. 
de Álvarez Barba, respondió: “El puesto de la mujer es su hogar y con eso 
le basta y le sobra y no debe invadir el terreno del hombre, ya que con las 
tareas que cumple la mujer esta tiene más que suficiente”.34

34 BEAEP, “Opiniones diversas sobre el papel de la mujer en la política”, El Comercio, 17 
de marzo de 1968. 



Activismo político femenino en las campañas presidenciales de 1960 y 1968

287

En efecto, la campaña poncista apelaba a las madres de familia como 
las encargadas de velar por la educación de sus hijos. De ahí que los parti-
darios de Ponce apostaban por una propaganda que tuviera sesgos mater-
nalistas, por ejemplo: “Para que él estudie, se forme con honor y triunfe, 
vota por Ponce. Con Ponce lo alejarás de la calle, de los peligros y del odio 
extremista PIENSA QUE TU HIJO MERECE LO MEJOR”.35 En esta 
propaganda implícitamente se está apuntando a formas de enseñanza en 
las cuales los niños, que se convertirían en hombres, debían tener un com-
portamiento aceptable acorde con las instrucciones conservadoras.

En el sector femenino poncista no había la misma posición; había muje-
res que buscaban otros horizontes. De hecho, algunas habían declarado que 
votarían por Ponce, por ejemplo: “Yo voto por Ponce y Nevárez porque da-
rán a mi país un gobierno honesto y de trabajo. Así piensa la Sra. Victoria Pa-
lacios de Cabezas, propietaria de micromercado, cedula No 090353221”.36

Las poncistas que sí estaban insertadas en el campo laboral variaban 
entre mujeres propietarias de micromercado y secretarias:

¿Por quién votarán las mujeres? Beatriz Zambrano. Secretaria cedulada con 
el No 090240286 al igual que toda mujer ecuatoriana, consciente y sensible 
de su responsabilidad patriótica piensa así: “Yo votaré por un Gobierno de 
principios, que lleve al País por senderos de orden y progreso”.37

Adicionalmente, hay un interesante comunicado a la nación por profesio-
nales independientes, entre los cuales se encontraban hombres y mujeres. 
De un total de 175 firmantes, 161 eran hombres y 14 mujeres, es decir 
que había un 92 % y un 8 % respectivamente. En ese texto se declaraba 
lo siguiente:

El profesionalismo independiente cree que las más intensas y premiosas 
necesidades, la paz y el orden, la justicia y el derecho serán satisfechos con 
el Sr. Dr. Camilo Ponce Enríquez en la presidencia de la república y el 

35 BEAEP, propaganda, El Universo, 31 de mayo de 1968. 
36 BEAEP, binomio Camilo Ponce y Roberto Nevárez, anuncio de propaganda electoral, El 
Universo, 16 de mayo de 1968. 
37 BEAEP, “¿Por quién votarán las mujeres?”, El Universo, 8 de mayo, de 1968, 3. 



Capítulo 9

288

Sr. Dr. Roberto Nevárez Vásquez en la Vicepresidencia, pues ellos com-
prenden a cabalidad cuáles son los intereses nacionales, por su estudio y 
experiencia, y contarán la colaboración selectiva de los más capacitados en 
un régimen de integración nacional.38

Las varias declaraciones de las poncistas muestran que había diferentes po-
siciones entre ellas. Por un lado, la mujer conservadora cuyo interés era el 
cuidado del hogar y, por lo tanto, mantener su estatus; por otro lado, las 
mujeres tanto trabajadoras como profesionales que buscaban mantener sus 
oportunidades laborales y consideraban que Ponce era la mejor opción ya 
que representaba “un gobierno honesto y de trabajo” o “un gobierno de 
principios, que lleve al País por senderos de orden y progreso”. Asimismo, 
las mujeres profesionales apoyaron a Ponce y Nevárez como los candidatos 
que satisfacían las “premiosas necesidades, la paz y el orden, la justicia y el 
derecho…” De esta manera, la acogida de la candidatura conservadora por 
parte del sector femenino tenía las dos razones argumentadas: una, man-
tener el estatus, probablemente en las clases sociales altas y medias, y otra, 
conservar sus trabajos, en los sectores medios bajos.

En la misma entrevista televisada, la representante femenina del velas-
quismo, Sra. Judith de Terán Varea, expresó: “la mujer todavía no está pre-
parada para dirigir los destinos del país ya que, por disciplina, el elemento 
femenino velasquista acata la decisión del líder”.39

Si la participación de las velasquistas era acatar la decisión del líder, en-
tonces sus tareas se limitaban a colaborar con el sector masculino para lo-
grar el triunfo electoral. Un dato interesante es que en esta campaña hubo 
una candidata a diputada suplente, la Srta. Elfida Suárez Valle.40 Sería muy 
esclarecedor encontar cómo fue su participación en la política velasquista 
para que una mujer pudiera ser candidata; no he encontrado ninguna alo-
cución pública suya en la prensa revisada.

38 BEAEP, “El núcleo de profesionales independientes a la Nación”, El Comercio, 12 de 
mayo de 1968, 10. 
39 BEAEP, “Opiniones diversas sobre el papel de la mujer en la política”, El Comercio, 17 
de marzo de 1968. 
40 BEAEP, “Llegó la hora de romper las cadenas de la miseria”, El Universo, 26 de mayo de 1968. 



Activismo político femenino en las campañas presidenciales de 1960 y 1968

289

Como en la campaña poncista, la velasquista también utilizó la idea 
de salvaguardar el papel maternal de la mujer. Por ejemplo: “El dolor del 
niño nos impone un deber: que el niño salte la barrera de la miseria. Madre 
ecuatoriana, mujer ecuatoriana vota por Velasco”.41

En esta propaganda, las velasquistas apuntaban a un sector medio bajo 
pero letrado que necesitaba tener mejores oportunidades laborales. Nue-
vamente, se evocaba a un niño, como los poncistas, pero esta vez un in-
fante doliente que requería saltar “la barrera de la miseria” y ciertamente 
el salvador era el candidato populista. Del mismo modo, se recordaba a la 
ciudadanía femenina la fundación del Patronato del Niño por la primera 
dama, Corina de Velasco Ibarra. Así, la propaganda enunciaba:

En 1960 una ex primera dama de la república observó escenas como esta: 
[Foto de un niño pobre]. Cuando se comprende y se siente el dolor de la 
niñez desamparada, se la ayuda positivamente. Por eso ella creó y fundó 
el Patronato Nacional del Niño en Guayaquil, Quito y Cuenca. También 
creó la Ciudad del Niño, cuya obra se comenzará en el quinto velasquismo. 
Velasco-Sicouret Lista 10.42

De esta manera se apelaba a la sensibilidad de la población letrada, sobre 
todo femenina, para que apoyara a “la niñez desamparada”. Es importante 
recalcar que esta fue una de las pocas veces que Corina de Velasco Ibarra 
tuvo un protagonismo político.

En el caso de las cordovistas, igual que las placistas de 1960, estaban 
claramente interesadas en participar en la esfera pública. En la mencionada 
entrevista, la Sra. Isabel Ochoa de Moreno expresó lo siguiente:

La mujer nacional está lista para desempeñar una función en el gobierno 
del país y realizaría un gobierno eficaz que haría pensar a los hombres se-
riamente en cuál tiene que ser el papel futuro de la mujer ecuatoriana. La 
mujer ecuatoriana está ya preparada para entrar en las lides políticas.
Está capacitada para desempeñarse bien en cualquiera de las actividades 
ministeriales, salvo las de Defensa Nacional, por su situación justamente 

41 BEAEP, propaganda, El Universo, 10 de mayo de 1968. 
42 BEAEP, “Movimiento femenino velasquista”, El Universo, 22 de mayo, de 1968, 5. 



Capítulo 9

290

femenina. Existe un amplio campo dentro del Ministerio de Previsión So-
cial, donde las mujeres podrían desplegar y volcar sus aptitudes. […] lu-
char por leyes que hagan respetar a la mujer y a la madre, sea esta soltera o 
casada e igualmente para el niño.43

Uno de los elementos interesantes de esta declaración es la afirmación de 
que la mujer estaba interesada en “entrar en las lides políticas” porque “está 
ya preparada”. De hecho, Córdova, igual que Plaza, realizó una campaña 
en que la mujer estaba muy visibilizada. En la prensa, sobre todo guaya-
quileña, se encuentran varios anuncios de programas radiales donde parti-
cipaban mujeres profesionales que apoyaban a Córdova. Por ejemplo: “La 
razón de nuestro voto: La Izquierda Democrática en campaña electoral por 
el triunfo de sus candidatos CÓRDOVA/ZAVALA y sus listas 2-4 se honra 
en presentar a la distinguida economista Norma Valverde Badillo hoy a las 
6:30 de la tarde por el sistema de emisoras Atalaya 675 kc”.44

Algunos frentes de estudiantes universitarias también respaldaron a 
Córdova. Así,

El Frente Femenino Universitario de Izquierda Democrática en campaña 
electoral pro sus candidatos CORDOVA Y ZAVALA presenta: a las Srtas: 
María Claudia Cevallos Ugarte, Iliana Murillo Pinargote y Nora Guerrero 
Gallardo en “un mensaje a la Mujer Guayaquileña” hoy de 12 a 12 y media 
de la mañana por el canal 2 de televisión. 45

Igual que Plaza, las mujeres cordovistas apoyaban a su candidato ya que 
pensaban que tenía una visión más igualitaria sobre la mujer. Empero, 
Córdova sabía que era importante respaldar el aspecto maternal de la mu-
jer. Así, “el Dr. A. Córdova ofreció crear el Ministerio de Maternidad en 
caso de triunfar en las elecciones, que estará dirigido por una mujer y bus-
caría redimir al niño de la pobreza y enfermedad”.46

43 BEAEP, “Opiniones diversas sobre el papel de la mujer en la política”, El Comercio, 17 
de marzo de 1968. 
44 BEAEP, propaganda, El Universo, 17 de mayo, de 1968. 
45 BEAEP, propaganda, El Universo, 10 de mayo de 1968. 
46 BEAEP, “A. Córdova ofrece crear un ministerio de la maternidad”, El Tiempo, 27 de 
mayo de 1968. 



Activismo político femenino en las campañas presidenciales de 1960 y 1968

291

Las mujeres que participaron en estas campañas buscaban mayor acti-
vismo femenino, ya que el voto era obligatorio. Algunas poncistas y velas-
quistas querían mantener su estatus, pero hubo también poncistas, sobre 
todo de sectores medios, que estaban interesadas en su trabajo. Mientras 
que las velasquistas mantuvieron una versión tradicional del papel como 
esposa y madre. Las cordovistas, que heredaron las tesis de las placistas, 
siguieron luchando por una mayor participación política. En ese sentido se 
cumple la afirmación de Bacchetta y Power, así como la de Blee y McGee 
Deutsch de que estas mujeres, quienes optaron por participar en la políti-
ca, lograron proponer sus agendas aunque entendidos de diferente manera.

Conclusiones

El activismo político femenino en la década de 1960 estuvo marcado tanto 
por una continuidad como por nuevas tendencias en las cuales las mujeres 
letradas tuvieron mayor visibilidad en la esfera pública. Si bien es cierto 
que la mujer ya había participado en la política en décadas anteriores en 
esta tuvo una mayor presencia. En un 1960 hubo un 29,1 % de mujeres 
inscritas para sufragar en una población estimada de 4 194 900 ciudadanos 
y ciudadanas y en 1968 se registró un incremento de 7,4 %, lo que signi-
ficó en un 36,5 % de mujeres registradas para votar en una población es-
timada de 5 649 800 habitantes letrados en Ecuador. Varias circunstancias 
confluyeron en estos contextos históricos. Fue una década en que sea plan-
tearon cambios drásticos en las estructuras políticas y sociales. No solo se 
iniciaron nuevos procesos políticos encabezados por la revolución cubana, 
sino que también hubo cambios culturales que buscaban una liberación de 
los órdenes establecidos. De ahí que se desarrollaron movimientos raciales, 
estudiantiles y de género.

Estas circunstancias no eran ajenas al país. Nuevos movimientos feme-
ninos fueron gestándose, en los que las mujeres demandaban mayores be-
neficios como sector ciudadano letrado. Estos eran los casos de los grupos 
femeninos allegados a los candidatos de tendencia liberal como Galo Plaza 
en 1960 y Andrés F. Córdova en 1968 (aunque este último fue desafiliado 



Capítulo 9

292

del Partido Liberal, su ideología era liberal), de tal manera que las placistas 
y las cordovistas tuvieron intereses muy similares. Las placistas ya habían 
hecho visibles sus demandas con respecto a una mayor participación en la 
vida pública al ser candidatas al Congreso con el objeto de defender sus 
derechos laborales. Las cordovistas siguieron el mismo camino. También 
presentaron candidatas y esta vez para al Senado. En este sentido, hubo un 
maternalismo político, por el cual la mujer podía ser madre y funcionaria. 
Las liberales, con tendencia feminista, estaban interesadas en ser partícipes 
igualitarias en la política. En ambos casos, el candidato presidencial respec-
tivo tuvo un fuerte respaldo a estos proyectos. De ahí que se cumpliría uno 
de los argumentos que ya he anotado en otra publicación (Sosa 2020b): 
que, desafortunadamente, las mujeres involucradas en la política tienen 
que contar con el apoyo masculino para tener su propia presencia.

En el caso de las mujeres que tenían una tendencia más conservadora, 
como las corderistas en 1960 y las poncistas en 1968, hubo una predispo-
sición a mantener un estatus como madres y esposas. Sin embargo, hay 
una diferencia interesante en las poncistas: algunas buscaban, como las 
corderistas, una continuidad de sus labores mientras que otras querían un 
papel más activo en el campo laboral. En estos casos se dio una similitud 
con las liberales.

Las velasquistas mostraban también una tendencia conservadora, más 
bien de colaboración electoral pero no de ser candidatas. Sin embargo, en 
la última campaña hay una propaganda en que se incluye a Elfida Suárez 
Valle, como diputada suplente. Esto significaría que las velasquistas co-
menzaban a estar más presentes en la política para ser elegidas, aunque 
en general, mis hallazgos confirman que las velasquistas tenían un firme 
apego a su líder. Esto marcó una diferencia fundamental, pues Velasco 
Ibarra simbolizaba el líder que podía satisfacer las necesidades del pueblo, 
mientras que en el caso de las corderistas y las poncistas había una relación 
con el líder pero su afinidad no necesariamente estaba ligada a esa persona 
específica, sino más bien a unas creencias y valores en los cuales la religión 
católica y la familia eran pilares esenciales.

El catolicismo jugó un papel predominante en la política, no solo recor-
dó a sus fieles, especialmente a las mujeres, que era indispensable votar por 



Activismo político femenino en las campañas presidenciales de 1960 y 1968

293

un candidato católico, sino que condenó a aquellos que eran considerados 
protestantes (Galo Plaza) o ateos (Andrés F. Córdova). La Iglesia católica 
había condenado al liberalismo ya a principios del siglo XIX y mantuvo 
esta condena a Galo Plaza, pero la amplió al comunismo y no solo al can-
didato socialista sino también a Córdova. La disimilitud entre los años 
1960 y 1968 está en que a principios de esta década la religión sí tenía im-
portancia, mientras que en 1968 la campaña cordovista no acogió ningún 
ataque religioso. En 1960, la Iglesia católica emprendió una cruzada de 
reconquista de los fieles, en la que las mujeres tuvieron un papel relevante. 
En 1968 las circunstancias habían cambiado. La liberación cultural tenía 
más impulso y las mujeres comenzaron a cuestionar si estaban interesadas 
en continuar con la imagen exclusiva de esposa y madre o querían otros 
horizontes en los que el estudio y el trabajo comenzaban a ser prioridad, 
o ver si podían combinar ambos papeles. Pero a pesar de estas nuevas cir-
cunstancias, el candidato populista Velasco Ibarra volvió a ganar, por quin-
ta vez, las elecciones presidenciales.

Las mujeres que participaron en política en esta década tenían varias 
versiones de su propia identidad, basada en una cosmovisión reflejada en 
sus creencias y valores, y en la incorporación de normas y expectativas. En 
este trabajo solo he examinado aquellas versiones que parecerían las más no-
torias: conservadoras, velasquistas y liberales. Sin embargo, hay que recalcar 
que unas y otras eran identidades que las mujeres escogían, que las habían 
interiorizado y que las defendían, como se evidencia en sus discursos.

Finalmente, el activismo político femenino en la década de los sesenta 
fue efervescente. Logró que las mujeres se involucraran y respaldaran lo 
que consideraban sus derechos. En el caso de las conservadoras, busca-
ban resguardar sus principios religiosos sobre la familia como institución 
elemental donde se transmitían los valores y creencias, y por lo mismo 
estaban convencidas de que trascendían en sus hijos como los herederos 
del porvenir de la patria. Las velasquistas también buscaban conservar su 
estatus, pero el catolicismo no tuvo la influencia que mantuvieron las con-
servadoras. Velasco Ibarra fue el único candidato que estuvo presente en 
las dos campañas y con ello fue un referente como líder populista para 
quien el catolicismo tenía importancia, pero no era trascendental, dado el 



Capítulo 9

294

hecho de su propia condición de divorciado, aunque también porque no 
tuvo ninguna pugna sustancial con la Iglesia católica. A su vez, las mujeres 
con tendencia liberal tuvieron mayor cercanía con la liberación cultural, 
iniciaron una batalla de igualdad de valores con los hombres y buscaron 
sus propios beneficios.

Quedan muchas inquietudes que no se han desarrollado en este tra-
bajo y que podrían abrir pistas para nuevas investigaciones. Por ejemplo, 
el impacto que tuvieron las relaciones transnacionales y las ideas de las 
nuevas democracias esparcidas por las Naciones Unidas y las convenciones 
de mujeres, así como el decrecimiento de la influencia de la Iglesia católica 
en el sentir, pensar y actuar de las mujeres a partir de la década estudiada y 
sobre todo la compresión de las mujeres de entonces sobre los feminismos.

Archivo 

BEAEP	 Biblioteca Ecuatoriana Aurelio Espinosa Pólit

Referencias

Aurell, Jaume. 2018. “Valores y contravalores del 68. Una lectura retros-
pectiva”. Nuevas Tendencias 100: 10-19.
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=7020032 

Bacchetta, Paola, y Margaret Power. 2002.  Right-Wing Women. From 
Conservatives to Extremists Around the World. Nueva York / Londres: 
Routledge.

Blasco, Inmaculada. 2006. “Feminismo católico”. En Historia de las muje-
res en España y América Latina. Del siglo XX a los umbrales del XXI, vol. 
4, coordinado por Isabel Morant, 55-75. Madrid: Cátedra.

Blee, Kathleen M., y Sandra McGee Deutsch. 2012. “Introduction”. En 
Women of the Right. Comparisons and Interplay Across Borders, editado 
por Kathleen M. Blee y Sandra McGee Deutsch, 1-17. Pensilvania: 
Penn State University Press.



Activismo político femenino en las campañas presidenciales de 1960 y 1968

295

Clark, Kim. 2001. “Género, raza y nación. La Protección a la infancia en 
el Ecuador 1910-1945”. En Antología de estudios de género, compilado 
por Gioconda Herrera, 183-210. Quito: FLACSO Ecuador / ILDIS.

Cott, Nancy F. 1987. The Grounding of Modern Feminism. New Haven: 
Yale University Press.

De la Torre, Patricia. 2002. “La política existencial de las mujeres. Del 
movimiento feminista al movimiento político del Ecuador”. Ponencia 
presentada en el VII Congreso Internacional del CLAD sobre la Refor-
ma del Estado y de la Administración Pública, Lisboa, Portugal, 8 al 11 
de octubre. https://www.academia.edu/2251801/La_pol%C3%ADti-
ca_existencial_de_las_mujeres_del_movimiento_feminista_al_movi-
miento_pol%C3%ADtico_en_el_Ecuador 

Ergas, Yasmine. 1993. “El sujeto mujer. El feminismo de los años 
sesenta-ochenta”. En Historia de las mujeres en Occidente, dirigido 
por Georges Duby y Michelle Perrot, vol. 5, El siglo XX, editado por 
Françoise Thébaud y Mary Nash, 593-620. Madrid: Taurus. 

Garrido-Rodríguez, Carmen. 2021. “Repensando las olas del Feminismo. 
Una aproximación teórica a la metáfora de las ‘olas’”.  Investigaciones 
Feministas 12 (2): 483-92. https://doi.org/10.5209/infe.68654 

Goetschel, Ana María. 2007. Educación de las mujeres, maestras y esferas pú-
blicas. Quito en la primera mitad del siglo XX. Quito: FLACSO Ecuador 
/ Abya-Yala.

Lamas, Martha. 2007. “El género es cultura”. Ponencia presentada 
en el V Campus Euroamericano de Cooperação Cultural, Alma-
da, Portugal, 8-12 de mayo. https://impetumexico.org/wp-content/
uploads/2014/06/lamasgenero.pdf 

Lionetti, Lucía. 2001. “Ciudadanas útiles para la Patria. La educación de 
las ‘hijas del pueblo’en Argentina (1884-1916)”. The Americas 58 (2): 
221-60. https://doi.org/10.1353/tam.2001.0105

López, Patricio. 2008. “La normalidad excepcional. Una panorámica de 
la política económica del gobierno de Plaza Lasso (1948-1952)”. En 
Galo Plaza y su época, editado por Carlos de la Torre y Mireya Salgado, 
61-106. Quito: FLACSO Ecuador / Fundación Galo Plaza Lasso.



Capítulo 9

296

Menéndez-Carrión, Amparo. 1986. La conquista del voto. De Velasco a Rol-
dós. Quito: Corporación Editora Nacional / FLACSO Ecuador.

Moreno, Mónica. 2005. “Mujeres, clericalismo y asociacionismo católico”. 
En Clericalismo y asociacionismo católico en España: De la Restauración 
a la Transición. Un siglo entre el palio y el consiliario, coordinado por 
Ángel Luis López, Alfonso Botti y Julio de la Cueva, 107-131. Cuenca: 
Universidad de Castilla-La Mancha.

Moscoso, Martha. 1996. “Discurso religioso y discurso estatal. La mujer 
sumisa”. En Y el amor no era todo... Mujeres, imágenes y conflictos, edi-
tado por Martha Moscoso, 21-57. Quito: Abya-Yala / DGIS Holanda.

— 1999. “El papel de las mujeres en la educación familiar en Ecuador. Ini-
cios del siglo X”. En Familia y educación en Iberoamérica, coordinado por 
Pilar Gonzalbo Aizpuru, 285-302. México D. F.: El Colegio de México.

Nari, Marcela. 2004.  Políticas de maternidad y maternalismo político 
1890-1940. Buenos Aires: Editorial Biblos.

Norris, Robert. 2004. El gran ausente. Tomo II. Quito: Libri Mundi.
O’Connor, Erin. 2007. Gender, Indian, Nation. The Contradictions of 

Making Ecuador, 1830-1925. Tucson: The University of Arizona Press.
Power, Margaret. 2005. “La mujer de la derecha en América Latina y en el 

mundo. Una perspectiva comparativa”. Revista de Estudios Históricos 2 
(1). https://revistasdex.uchile.cl/index.php/reh/issue/view/1057 

Rocha-Sánchez Tania, y Rolando Díaz-Loving. 2005. “Cultura de género. 
La brecha ideológica entre hombres y mujeres”. Anales de Psicología 21 
(1): 42-49.

Sosa-Buchholz, Ximena. 2008. “Mujeres, esfera pública y populismo en 
Brasil, Argentina y Ecuador 1870-1960”. Procesos 27: 41-70.
http://hdl.handle.net/10644/397 

Sosa, Ximena. 2020a. Hombres y mujeres velasquistas 1934-1972. Quito: 
FLACSO Ecuador / Abya-Yala.

— 2020b. “La participación política de las mujeres en Ecuador 1998-2020”. 
En Antología de la democracia ecuatoriana, editado por María Paula 
Granda, 365-93. Quito: CNE e Instituto de la Democracia.



297

Capítulo 10
La emergencia de subjetividades 
feministas en Ecuador, 1970-1980*

Gioconda Herrera

No solamente queremos dar
la vida, queremos cambiarla […] 

Queremos no sólo una nueva sociedad y no sólo
la igualdad ante la Ley, sino ante la vida […] 

Aquí estamos, unidas con conciencia de mujer y de pueblo 
para plantear  serena pero firmemente nuestro
compromiso de cambiar la vida y ganar la paz

 
—Acción por el Movimiento de Mujeres

Los feminismos en el Ecuador del siglo XXI conocen un momento de efer-
vescencia que se ha expresado en su creciente centralidad en la disputa por 
los sentidos de la nación, en sus luchas materiales por la justicia social y en 
sus esfuerzos por articular sujetos políticos de transformación social desde 

* Quiero agradecer a Soledad Quintana, quien me acompañó en 2003 y 2004 en la reali-
zación de todas las entrevistas que sirven ahora de base para este texto. Juntas nos sorpren-
dimos y deslumbramos con todas las historias y anécdotas que escuchamos de la voz de 
mujeres poderosas y sabias. A partir de esta experiencia de complicidad y muchas risas se 
forjó una amistad para la vida.

Este texto se basa en una investigación más amplia sobre el movimiento de mujeres en el 
Ecuador desde los años 1980 a 2000. Quiero agradecer a Dolores Padilla, Leonor Bravo, 
Patricia Bermúdez, Rosa Manzo, Rosa López, Cecilia Jaramillo, María Leonor Jiménez, 
Rocío Rosero, Cindy Chiriboga, Laura Buitrón, Zonia Palán, Feliza González, Miriam 
Alcívar, Gladys Dután, Liliana Durán, Tatiana Cordero, Libya Cajamarca, Piedad Mos-
coso y a muchas más mujeres, quienes me entregaron sus historias y testimonios sobre las 
experiencias que dieron nacimiento a una subjetividad colectiva feminista desde distintos 
espacios y lugares de enunciación. En seguimiento a las directrices sobre ética de investiga-
ción de la FLACSO Ecuador, en este texto uso seudónimos.

https://doi.org/10.46546/2025-72foro-10



Capítulo 10

298

el reconocimiento de desigualdades entrelazadas. Esta efervescencia forma 
parte de un torrente latinoamericano que en los últimos diez años ha logrado 
posicionar temas claves de la agenda feminista en la esfera pública. El camino 
no ha sido lineal ni unívoco y más bien se ha forjado a la luz de disensos, 
conflictos y disputas en su interior y con otros actores sociales y políticos.

Por otra parte, estos feminismos también se han configurado en con-
textos políticos, económicos e ideológicos complejos. El peso creciente de 
los fundamentalismos religiosos en la definición de la convivencia social y 
la política, así como de proyectos económicos y societales neoliberales, y 
de prácticas autoritarias en el ejercicio del poder político han sido el telón 
de fondo de las luchas feministas en los últimos veinte años en América 
Latina y en el país.

A pesar de las dificultades, es innegable que temas como la condena a 
las múltiples violencias de género presentes en el tejido social, el recono-
cimiento de injusticias sociales y materiales en la vida de mujeres, niñas y 
de personas sexo-diversas e inclusive el derecho al aborto han logrado posi-
cionarse en la esfera pública, alcanzando cierta legitimidad social, algo que 
parecía impensable hace veinte años. Si bien cada una de estas demandas 
todavía tienen un largo camino por recorrer, tanto en el nivel institucional 
como en términos del goce efectivo de derechos, ya no es posible imaginar 
un proyecto político de transformación social que no coloque en el centro, 
y no de manera secundaria o periférica, a las luchas feministas.

La efervescencia feminista actual, sin duda, tiene muchas explicaciones 
que han sido ensayadas en otros contextos y casos. Temas como la intensi-
dad de los lazos transnacionales que habilita la circulación de ideas y de tra-
ducción de los feminismos en contextos específicos (Rivera Berruz 2021, 
Álvarez 2014), el uso de las tecnologías digitales y de comunicación (Fried-
man 2016) y la multiplicación de voces producto del fortalecimiento de los 
feminismos populares, indígenas y afrodescendientes, comunitarios han 
ampliado el espectro de las prácticas feministas y han cuestionado y des-
centrado los sujetos y las identidades (Curiel 2007, Herrera y Coba 2013). 
Por último, los cambios generacionales (Larrondo y Ponce Lara 2019) 
también han permitido el fortalecimiento y diversificación de la acción 
colectiva feminista en América Latina.



La emergencia de subjetividades feministas en Ecuador, 1970-1980

299

Además, existe un conjunto importante de trabajos que contienen re-
flexiones sobre las distintas aristas de esta efervescencia feminista latinoa-
mericana. Hay al momento una producción académica muy rica sobre los 
feminismos en tanto teorías políticas y propuestas de transformación social 
en el continente. De igual manera, se ha reflexionado sobre el carácter de 
tal acción colectiva. No vamos a retomar estas discusiones aquí, pero que-
remos señalar que el ímpetu se ha focalizado en ensayar miradas genealógi-
cas, de descentramiento de los sujetos y de inclusión de diversas geografías 
feministas en la comprensión de su política y acción.1

Este trabajo se inscribe en esta línea, de carácter genealógico, y busca 
ofrecer un análisis histórico situado —y también parcial— de la emergen-
cia de ciertas subjetividades e identidades feministas en el Ecuador, entre 
1970 y 1990 en cuatro ciudades del país: Quito, Guayaquil, Cuenca y 
Machala. Partimos de la necesidad de recuperar experiencias en contextos 
locales específicos y, sobre todo, de entender cómo estos contextos locales 
nos ayudan a matizar algunas de las interpretaciones más hegemónicas que 
se han construido acerca de los denominados movimientos de mujeres en 
América Latina en ese período.

Los estudios sobre la acción colectiva de las mujeres en América La-
tina generalmente ubican el surgimiento de organizaciones feministas 
entre los años 1970 y 1980 como parte de los procesos de transición a 
la democracia y de fortalecimiento de la sociedad civil. De acuerdo con 
esta literatura, los sujetos y las prácticas más específicamente feministas 
—que cuestionaban no sólo la exclusión de las mujeres de la esfera pú-
blica sino también la sujeción de sus cuerpos— emergen al calor de la 
multiplicación de organizaciones de mujeres populares, del movimiento 
por los derechos humanos, de experiencias de educación popular, entre 
otros (Vargas 2002). Estas organizaciones apuntaban a construir un cam-
po de acción política y de resignificación cultural que disputara la subor-
dinación de las mujeres en la sociedad y fueron producto del quiebre de 

1  Ver, por ejemplo, los textos de Francesca Gargallo (2006), Rivera Berruz, (2021) y Fer-
nández Anderson (2021), las compilaciones de los grupos de trabajo feminista de CLACSO 
(Larrondo y Ponce Lara 2019) y los trabajos desde la descolonización de los feminismos 
(Curiel 2021), para solo mencionar unos pocos.



Capítulo 10

300

formas de organización y acción colectiva homogenizadoras como los 
partidos políticos o los sindicatos (Vargas 2002). En el caso ecuatoriano, 
los estudios sobre las organizaciones de mujeres en esa década también 
las concibieron en esa línea, como parte de la redefinición de las expre-
siones sociales y políticas en la construcción de la democracia (Prieto 
1986) y en el marco de la resistencia a proyectos neoliberales en la lla-
mada década perdida de los años 1980, con el advenimiento de ajustes 
estructurales en el país que impactaron en la gestión de supervivencia de 
los sectores populares (Rodríguez 1990, Lind 2005).

En general, en América Latina, la literatura especializada de los años 
1980 indica que los movimientos de mujeres en sus inicios se caracteriza-
ron por su estrategia de confrontación con el Estado, y luego caminaron, 
desde 1990 en adelante, en la institucionalización ya sea dentro del Estado 
o a través de organizaciones no gubernamentales, con lo que se produjeron 
acciones de cooptación y eliminación de la capacidad de subversión del 
orden patriarcal (Álvarez 1998).

Esta crítica en el caso ecuatoriano se tradujo en varios textos produci-
dos en la primera década del siglo XXI que miraron con pesimismo el fin 
de siglo como un momento en el que la acción colectiva de las mujeres 
estaba desdibujada y las demandas feministas atrapadas en un discurso ins-
titucionalista. Por ejemplo, el trabajo de Raquel Rodas (2007) Muchas voces, 
demasiados silencios —cuyo título revela en gran medida el argumento que 
sostiene la autora— analiza el discurso de lideresas del movimiento de muje-
res provenientes de distintas provincias, grupos etarios y étnicos y concluye, 
entre otras cosas, que si bien se había producido una multiplicación de voces 
dentro del movimiento, existía una falta de identificación de gran parte de 
las activistas con el feminismo y que sus prácticas estaban lejos de buscar la 
politización de lo privado. Rodas sostiene que las mujeres activistas no cues-
tionaban aspectos básicos de la agenda feminista como la sexualidad, la au-
tonomía, la subjetividad de las mujeres, el trabajo no remunerado, el acceso 
de las mujeres a la ciencia y el arte. Más bien lo que se había priorizado era la 
instrumentalización de saberes y la burocratización de la política, lo cual fa-
voreció el mantenimiento del poder patriarcal. Esto se explicaría por la tran-
sición de una narrativa y práctica que ponía el acento en las subordinaciones 



La emergencia de subjetividades feministas en Ecuador, 1970-1980

301

de las mujeres hacia un discurso sobre el género desprovisto de politicidad 
que apuntaba a la interlocución con el Estado y las políticas públicas. Para 
la autora, la noción de género tiene una “naturaleza políticamente vaga y 
amorfa” (61) y ha convertido al feminismo en un feminismo sin mujeres. 
Además, el movimiento de mujeres ecuatoriano habría descuidado la re-
flexión feminista colocando el grueso de su accionar en el cabildeo con el 
Estado en detrimento de la transgresión cultural y social del patriarcado. 
Para Rodas, la década de 1990 no permitió el surgimiento de una nueva 
subjetividad feminista, pues el nivel simbólico y el imaginario social no se 
habrían alterado y tampoco el movimiento de mujeres parecía caminar en 
esa dirección. En ese sentido, en su texto la autora hace un llamado a recu-
perar el accionar de los años 80 y a otorgar un mayor peso a las prácticas 
políticas orientadas a desmontar los imaginarios culturales que sostienen el 
patriarcado. Es decir, a principios de los 2000 se miraba retrospectivamente 
a la década de 1980 como un período más autónomo en el cual las disputas 
culturales y de poder cotidiano alcanzaron niveles de transgresión que la 
institucionalización de los años 1990 y 2000 estaba dejando de lado.

En esa misma línea, María Cuvi encuentra que el movimiento feminis-
ta en Ecuador no ha sido escuchado y que las élites políticas y culturales 
del país no han asimilado los cambios culturales provocados por la irrup-
ción del feminismo en el país en la década de 1980. Para Cuvi (2007, 45), 
las reivindicaciones del feminismo eran traducidas en los discursos de las 
élites políticas y culturales como temas de mujeres que no suscitaban la 
atención y la relevancia que sí habían alcanzado las desigualdades étnicas 
y de clase en el discurso público, en contraste con el auge del movimiento 
indígena y su presencia en el debate público. Para esta autora, las lideresas 
no habían logrado cambiar el imaginario sobre las mujeres en el país y esta 
desconexión entre “discursos propios y ajenos” (31) se debía a su apego a 
un feminismo institucionalizado, de mano de las agencias internacionales, 
que había descuidado su relación con la realidad nacional y estaba despo-
litizado. Al igual que Raquel Rodas, María Cuvi propone un giro hacia el 
fortalecimiento de acciones que apuntaran a denunciar las expresiones de 
la cultura patriarcal y a la construcción de un feminismo que asuma los de-
safíos de las diferencias. Esta crítica, como lo mencionamos anteriormente, 



Capítulo 10

302

encontraba eco en los cuestionamientos de lo que Álvarez (1998) llamó la 
“onegeización” del movimiento de mujeres en América Latina.

Desde una perspectiva marxista, Erika Silva (2005) también levantó 
su crítica a la utilización del concepto de género en el trabajo comunitario 
pues no había modificado las relaciones de dominación y su uso por par-
te de los organismos internacionales y gran parte de las organizaciones no 
gubernamentales (ONG) más bien obedecía a un discurso desarrollista de 
modernización que dejaba intactos los ejes de dominación de la sociedad 
ecuatoriana. En una vertiente menos pesimista, Silvia Vega habla más bien 
de una ciudadanía incompleta y examina el proceso recorrido por las mu-
jeres organizadas en el contexto de la crisis política, la crisis de los partidos 
y también del Estado de finales de la década de 1990. Para Vega (2000), 
existió una paradoja en el accionar de las mujeres organizadas de apuntar 
hacia el Estado en la coyuntura en que este se encontraba, de profunda 
crisis de legitimidad. Al analizar las acciones de institucionalización de las 
políticas de género dentro del Estado en la década de los 1990, Herrera 
(2001) también encontró que los procesos de traducción del género den-
tro del Estado terminaban desdibujando su capacidad de transformación 
de las relaciones de poder. La idea no era despojarse del concepto de género 
sino analizar las formas en que este era resistido, reconfigurado y asimilado 
en las instituciones hasta perder su ímpetu original e instrumentalizarse en 
discursos civilizatorios.

¿Pero qué había sucedido en los años 1980? ¿Cuáles fueron esas prácti-
cas feministas que aparecían en los recuentos de dichas autoras con cierta 
nostalgia por un feminismo perdido? ¿Cuál era ese feminismo no cooptado 
por el Estado? ¿Quiénes eran los sujetos (las sujetas) del emergente femi-
nismo ecuatoriano de los años 1980? ¿Cuáles fueron sus orígenes?

Estas fueron algunas de las preguntas que me inspiraron a volver la mira-
da a esa década y explorar —en las trayectorias de algunas mujeres reconoci-
das en esos años como lideresas del movimiento en el país— la emergencia 
de imaginarios que buscaran subvertir el orden de género (Connell 1987) 
en sus espacios de lucha social.

Un segundo aspecto que me inspiró a explorar lo sucedido en la década 
de 1980 fue la relación con la diferencia. Cuando se piensa el feminismo 



La emergencia de subjetividades feministas en Ecuador, 1970-1980

303

de los años 80 en el país resalta su carácter eminentemente mestizo, con 
orígenes de clase media y popular urbana, aunque sin espacio para la ex-
presión de voces negras, indígenas, lesbianas y de otras disidencias. Hasta 
el año 2000, en el caso de la región andina, los trabajos planteaban la 
diversidad de expresiones del movimiento feminista (y de mujeres, pues se 
hacía esta distinción) en términos de clase y de mayor o menor autonomía 
frente a otras expresiones políticas, pero no desde la interseccionalidad. 
Virginia Vargas proponía, por ejemplo, la existencia de tres vertientes: 
aquella que se construye como feminista tempranamente, de extracción 
de clase media, generalmente con orígenes en la izquierda y que centra sus 
posicionamientos en la politización de espacios privados. Otra línea era 
aquella desarrollada por las mujeres que acompañaron el fortalecimiento 
de organizaciones populares, cuyas acciones más bien estaban vinculadas a 
demandas hacia al Estado a favor de sus comunidades, barrios y familias, 
y que a través de esos núcleos cuestionaron su subordinación. Por últi-
mo, estaría una vertiente de mujeres más bien vinculadas a los partidos 
políticos y a procesos de democratización de los espacios formales de par-
ticipación política (Jaquette 2009; Vargas 2002). En el caso de Ecuador, 
esta división ha sido cuestionada por miradas más atentas a las diferencias, 
a la intersección de varias formas de dominación y por la necesidad de 
recuperar otras luchas de mujeres que acompañaron acciones de transfor-
mación social (Santillana y Aguinaga 2012). Así, los feminismos comuni-
tarios, indígenas y afrodescendientes no aparecen solamente en la década 
del 2000, como tiende a situarlos la literatura al hablar de la pluralización 
de los feminismos o de los feminismos del disenso, sino que —tal como lo 
plantean Fernández Anderson (2021) y otras— ha sido necesario cambiar 
el lente a través del cual hacemos nuestros ejercicios de la memoria y re-
cuperar aquellas luchas desde perspectivas que desmonten la construcción 
de sujetos únicos, puros y homogenizadores que terminan reproduciendo 
espacios de opresión (Curiel 2021).

Al analizar la década de 1980 este texto no recupera aquellas voces 
plurales —un ejercicio de memoria pendiente para el caso ecuatoriano—, 
sino que se limita a analizar el lugar que ocupa la alteridad, esas “otras” 
en el discurso de algunas militantes feministas de clase media y urbanas. 



Capítulo 10

304

En un país como Ecuador que se constituye profundamente marcado por 
clivajes de clase, raza y étnicos, las acciones que apuntaron a denunciar 
la subordinación de las mujeres estuvieron imbricadas en narrativas que 
representaron esas alteridades. El trabajo de Goetschel y otras (2007), de 
principios y finales del siglo XX, mostró que los afiches y representaciones 
de mujeres afros e indígenas formaron parte de la narrativa de espacios 
autodenominados feministas. No es el caso de la disidencia sexual, que no 
aparece representada en el material recuperado.2

Apuntes metodológicos

Este texto se basa en entrevistas realizadas entre 2003 y 2005 a mujeres de 
clase media, reconocidas como lideresas del movimiento de mujeres que 
en ese entonces se autodenominaban feministas, aunque no siempre lo ha-
bían hecho en décadas anteriores. Muchas de las entrevistadas me permi-
tieron acceder a sus archivos personales, a través de los cuales se pudieron 
también recuperar revistas, proclamas, fotonovelas de educación popular 
y otros materiales que se produjeron en la década de 1980 desde distintos 
colectivos como parte de su activismo en diversos espacios sociales.

Se entrevistó a mujeres que desarrollaron prácticas culturales y políticas 
orientadas a decodificar diversas construcciones culturales opresivas. Tam-
bién se entrevistó a feministas que acompañaron el fortalecimiento de or-
ganizaciones de mujeres urbano-populares, quienes, junto con el despliegue 
de diversas estrategias de supervivencia para enfrentar la crisis económica de 
los años 80, caminaron hacia la construcción de actorías propias al interior 
de sus barrios. Una tercera vertiente fue conversar con mujeres con doble 
militancia, en partidos y en organizaciones femeninas. En estos dos últimos 
grupos, su autodefinición como feministas llega después de los años 80.

2 Esto habla también de las limitaciones en términos de archivos y de documentos dispo-
nibles. Es necesario reconstruir no solamente una memoria mucho más exhaustiva desde 
voces indígenas, afros, lesbianas, trans, urbano populares, sino también trabajar en la cons-
trucción de archivos que permitan abordar esa diversidad. A los archivos públicos se debe 
sumar la creación de archivos de “la calle” y archivos personales.



La emergencia de subjetividades feministas en Ecuador, 1970-1980

305

El análisis se basa en entrevistas a mujeres de clase media y urbana y por 
lo tanto no pretende ser ni exhaustivo ni erigirse como un estudio sobre la 
acción colectiva feminista en el Ecuador de los años 80. Eso demandaría 
una mirada mucho más atenta a las trayectorias sociales y políticas de mu-
jeres pertenecientes a organizaciones comunitarias, populares, indígenas, 
afros, montubias y de otras diversidades en esa época.

Las entrevistas se estructuraron en torno a cuatro bloques: los procesos 
y acciones de visibilización social y política de los movimientos, su relación 
con el Estado y con otros movimientos, la construcción de identidades 
colectivas y las implicaciones de estas prácticas en la experiencia de vida de 
las protagonistas.

Lo que incluimos como acciones feministas comprende un abanico 
muy amplio de acciones. Retomamos la ya clásica concepción de Sonia 
Álvarez (1998, 298) sobre el feminismo como un campo “amplio, hetero-
géneo, policéntrico, multifacético y polifónico de discursos y actuación/
acción en donde las mujeres que se dicen feministas actúan o pueden ac-
tuar, envueltas no sólo en luchas clásicamente políticas, sino también en 
disputas por sentidos, por significados, en luchas discursivas, en batallas 
esencialmente culturales”. Con esta concepción queremos aludir, entonces, 
tanto a discursos en los que se ha plasmado explícitamente un posiciona-
miento feminista, como también a prácticas organizativas que denotan el 
cuestionamiento y la decodificación de procesos de subordinación y opre-
sión relacionados con las construcciones sociales de género. Es decir, par-
timos de una concepción más bien amplia y abierta de lo que significarían 
las expresiones feministas.

Además, la mirada subjetiva sobre el pasado que reconstruyeron las 
mujeres entrevistadas permitió hurgar en momentos de sus vidas anteriores 
a la militancia de los años 80, generalmente relacionadas con experiencias 
más íntimas que a la luz de sus trayectorias fueron identificadas como mo-
mentos de ruptura. Por ello, varias de las entrevistadas ubican la década de 
1970 como un período que podríamos denominar de “incubamiento” de 
subjetividades feministas. Al rescatar en lo posible la voz de las entrevista-
das se intenta colocar la memoria de las protagonistas sobre determinados 
eventos y de visibilizar el significado que atribuyeron a sus acciones.



Capítulo 10

306

El contexto

Los movimientos de mujeres en la década de 1980 en Ecuador no fueron 
ajenos a los acontecimientos políticos más generales y más bien son un 
reflejo de las tensiones regionales, étnicas y de clase que han marcado las 
conflictivas etapas de construcción de la ciudadanía en el país. Además, 
estos movimientos se desenvuelven en una cultura política marcada por 
las presiones y acuerdos de relaciones clientelares y patrimonialistas y son 
producto de las luchas por la inclusión en sociedades altamente jerarqui-
zadas. A diferencia de la perspectiva que sobre los llamados nuevos movi-
mientos sociales se planteó, como espacios alternativos de convivencia y 
de construcción democrática, en este trabajo más bien se concibe la acción 
colectiva de las mujeres organizadas y la disputa por resignificar el entorno 
cultural y de género en que se desenvuelven, como parte de una dinámica 
social caracterizada por conflictos y mediaciones múltiples. En estos espa-
cios se han dado al mismo tiempo intentos de construcción ciudadana más 
incluyentes y reconversiones de prácticas clientelares típicas de la política 
tradicional; por tanto, los sujetos y las experiencias que han marcado estos 
procesos de construcción ciudadana son múltiples.

Este texto apunta a mostrar, en primer lugar, que las acciones de de-
nuncia de la subordinación de las mujeres combinaron actuaciones fuera 
del Estado, contra el Estado y también negociaciones con el Estado desde 
los tempranos años 80. Una segunda cuestión es que, si bien la mayoría de 
las organizaciones fueron agrupaciones mayoritariamente de clase media 
y mestizas, sus narrativas y representaciones colectivas no son autorrefe-
rentes sino que en ellas aparecen representadas mujeres afros, indígenas 
y mestizas urbanas de sectores populares. Si bien el carácter ventrílocuo 
de estas organizaciones es innegable, el imaginario del movimiento no 
fue homogenizador o exclusivamente centrado en las mujeres mestizas, 
aunque sus prácticas pueden haber sido excluyentes para otros grupos. En 
tercer lugar, en el caso ecuatoriano, la discusión sobre el acceso al espacio 
público, el cambio de las leyes y la participación política fueron partes 
importantes de la reflexión desde la década de 1970 y si bien los colectivos 
que se autodenominaron feministas buscaron más bien actuar a nivel de la 



La emergencia de subjetividades feministas en Ecuador, 1970-1980

307

cultura y la sociedad —a través de sus escritos y en la calle— otros grupos 
de mujeres centraron sus acciones y reflexiones en la igualdad y el acceso 
al espacio público, en continuidad con lo que había sido el camino del 
feminismo de comienzo de siglo XX (Goetschel 2006).

Por ello, este texto se centra en describir el esfuerzo de las mujeres orga-
nizadas por descubrirse y construirse como nuevos sujetos y así mismo el 
impulso hacia la autonomía de muchas de estas formas de acción colectiva. 
Este impulso se dio de manera plural y tomó forma en condiciones históri-
cas y sociales específicas. Por eso también mi interés por mirar más allá de 
Quito, en tres otras ciudades del país.

En definitiva, no se ofrece en este texto una recuperación de los movi-
mientos de mujeres en el sentido del her story que caracterizó los estudios 
de género cuando se luchaba por legitimar a las mujeres como actores 
históricos importantes. Se trata de un ejercicio de la memoria sobre las 
prácticas, las acciones, los discursos y los procesos experienciales de algu-
nas lideresas en el país, que busca recuperar —desde los fragmentos, las 
divergencias, las rupturas y los anhelos de unidad— un momento especí-
fico de la construcción conflictiva y contradictoria de la ciudadanía de las 
mujeres en Ecuador.

El texto se desarrolla en cuatro secciones. Una primera parte sitúa los 
orígenes de esas acciones y subjetividades feministas en los años 1970, al 
calor de la militancia estudiantil y obrera, a través de las voces de algunas 
de sus protagonistas. En una segunda sección se analizan las rupturas expe-
rimentadas tanto a nivel subjetivo como de sus organizaciones y partidos 
y la transición hacia espacios más autónomos de actuación de las mujeres. 
Luego el texto recupera distintas prácticas feministas a través de la palabra, 
la imagen y la educación popular, así como la conformación de núcleos de 
discusión y acción y los encuentros feministas como formas que luego se 
plasmaron en la emergencia de organizaciones de mujeres y feministas. El 
texto concluye con algunas reflexiones sobre lo que significó esta década 
para pensar los feminismos contemporáneos.



Capítulo 10

308

Fragmentos sobre los orígenes
de una conciencia feminista, 1970

Trabajos historiográficos anteriores han mostrado la presencia de acción y 
pensamiento feminista en Ecuador desde finales del siglo XIX y los albores 
del siglo XX (Goetschel 2006, Prieto y Goetschel 2008). El período que 
va de 1940 a 1960 ha sido poco documentado todavía, pero a través de la 
recuperación de figuras femeninas como Nela Martínez, Dolores Cacuan-
go, María Luisa Gómez de la Torre, Tránsito Amaguaña, se ha analizado 
cómo el discurso social de la época estuvo imbricado en debates, acciones 
y experiencias donde estuvieron presentes demandas y reivindicaciones 
relacionadas con la desigualdad de las mujeres trabajadoras, indígenas y 
profesionales (Rodas 2007; Coronel et al. 2022).

En la década de 1960 se puede identificar también algunas organiza-
ciones como la Unión Nacional de Mujeres del Ecuador, la Federación 
Ecuatoriana de Mujeres Profesionales o el Frente Continental de Mujeres 
“Nela Martínez” que aglutinaron denuncias y demandas de participación 
social y política. Por ejemplo, la Unión Nacional de Mujeres del Ecua-
dor se funda en 1960 y su líder fue durante muchos años Irene Pare-
des, una maestra quiteña. Esta organización se propuso alcanzar mejores 
condiciones de vida y trabajo, ampliar los servicios del Estado para las 
mujeres y mejorar las oportunidades de integración de la mujer en todos 
los aspectos de la vida nacional. Es decir, mantenía una agenda de corte 
liberal que apuntaba a la acción del Estado en promover igualdad en el 
espacio público. Esta entidad mantuvo una serie de congresos nacionales 
y también tendió vínculos con organizaciones de mujeres campesinas 
(Troya 2006).

Sin embargo, en la década de 1970 se inaugura un nuevo momento 
para las organizaciones sociales en general y se marca el origen de un pri-
mer cuestionamiento al papel de las mujeres en su interior.



La emergencia de subjetividades feministas en Ecuador, 1970-1980

309

Al rojo vivo: las mujeres en la lucha
estudiantil y la lucha obrera

Los años 70 trajeron una serie de transformaciones importantes para 
el país en el contexto de dos dictaduras, del general Rodríguez Lara y 
luego del triunvirato integrado por Alfredo Poveda, Guillermo Durán 
Arcentales y Luis Leoro Franco. También fue una década de bonanza 
petrolera que permitió impulsar la modernización económica, profun-
dizar el tímido modelo de sustitución de importaciones iniciado en la 
década anterior y fomentar la educación. Estos cambios produjeron el 
crecimiento de sectores de clase media, especialmente en las ciudades, y 
estuvieron acompañados por el fortalecimiento de los movimientos obre-
ro, estudiantil y urbano popular. En esta década se conforma el Frente 
Unitario de Trabajadores (FUT), que liderará la lucha sindical en esa y la 
siguiente década, y también surge la Federación de Estudiantes Secunda-
rios del Ecuador (FESE), la Federación de Estudiantes Universitarios del 
Ecuador (FEUE) y un fuerte movimiento urbano popular. La lucha por 
la justicia social, los derechos laborales y la redistribución de la riqueza 
incluyen las demandas que aglutinan estos movimientos (Muñoz Vicuña 
y Vicuña Izquierdo 1985).

En esta década se multiplican también las organizaciones de mujeres 
al calor del movimiento estudiantil y del movimiento obrero. El acceso de 
ellas a la educación superior y su ingreso a la militancia de partidos de iz-
quierda marca una significativa presencia femenina en estos movimientos. 
Los testimonios de nuestras entrevistadas, que participaron en estas orga-
nizaciones, permiten identificar ya ciertas rupturas con prácticas políticas 
anteriores, de corte individual y subjetivo antes que de acción colectiva, 
relacionadas con temas de subordinación de las mujeres y deseos de cons-
truir espacios sociales y políticos autónomos para ellas.

Según varias de las entrevistadas, si bien se multiplicaron las organiza-
ciones de mujeres al interior del movimiento estudiantil y obrero y en los 
partidos de izquierda, estos núcleos no necesariamente trabajaban en torno 
a la subordinación de las mujeres. Por ejemplo, los partidos políticos de 
izquierda incluían en sus actividades de promoción la celebración del 8 de 



Capítulo 10

310

marzo, Día de la Mujer, pero estas ocasiones eran vistas como estrategias 
de reclutamiento de militantes mujeres y estaban muy alejadas de una in-
terpelación feminista (Logroño 2004).

Por otra parte, los espacios de la dirigencia universitaria eran reductos 
masculinos, blancos y de una clase privilegiada. Por ejemplo, parte de la 
memoria actual del movimiento de mujeres en la ciudad de Cuenca se 
construye en torno al escándalo que suscitó entre los profesores de la Facul-
tad de Medicina —varones blancos, de clase media y alta— la elección de 
una mujer enfermera, militante de un partido de izquierda, como subdeca-
na, en 1977. Este hecho desató la renuncia de 52 profesores varones y fue 
cuestionado por las autoridades de la universidad. Gladys Eskola Torres 
(2017), la subdecana electa, terminó su período en 1979, con el apoyo del 
movimiento estudiantil y veinte años más tarde será una de las impulsoras 
del programa de estudios de género en esa universidad.

Así mismo, algunas lideresas se formaron en las movilizaciones de los 
colegios secundarios. Es allí donde tienen sus primeras experiencias de dis-
criminación, aunque en ese momento no las procesaron de manera colec-
tiva, inclusive las naturalizaron. Así lo comenta una compañera abogada 
en la ciudad de Guayaquil.

María Luisa. La FESE se creó en la casa de Teresa Franco, que fue una 
gran soprano, en la Chile y Colón, y me propusieron a mí para la primera 
presidenta de la FESE pero los compañeros dijeron: “¡Nooo…!”, y hasta yo 
misma también dije que no porque era mujer…, fíjese, y eso lo acepté sin 
ninguna objeción pues yo pensaba: “¡presidenta uyy.. no!” Siempre acos-
tumbrada al segundo rol, entonces me nombraron primera vicepresiden-
ta… (Guayaquil, julio de 2003).

Por otra parte, identificamos la presencia de acciones relacionadas con 
denunciar abusos y acosos a mujeres estudiantes como parte del repertorio 
de acciones del movimiento estudiantil, por ejemplo en la primera huelga 
que nos relata una de nuestras entrevistadas, protesta realizada en la ciudad 
de Tulcán donde ella cursó sus estudios secundarios.
Consuelo.  En sexto curso organizamos la primera huelga de la historia 



La emergencia de subjetividades feministas en Ecuador, 1970-1980

311

de nuestro colegio, el Nacional Tulcán, por demandas por lo que ahora di-
ríamos son los derechos sexuales y reproductivos…una compañera nuestra 
salió embarazada por la acción de un profesor y frente a esto generamos 
el apoyo de la ciudadanía, de los jóvenes de otros colegios, y armamos un 
relajo increíble (Quito, febrero de 2003).

Las mujeres militantes de izquierda recuerdan la necesidad que tu-
vieron de “amoldarse” al machismo de sus compañeros para “sobrelle-
var” su presencia en el mundo masculino de sus organizaciones políticas 
en relación con actividades tan cotidianas como la ropa que vestían. “El 
primer año de Ingeniería Química me tocó ingresar por un corredor de 
compañeros, estaba puesta una minifalda…sentí la mirada de todos como 
que me desvestían, nunca más me volví a poner minifalda. Toda la vida 
universitaria y de militancia pase con blujean y chompa” (Consuelo, Qui-
to febrero de 2003).

Pero estos son también espacios de aprendizaje y de afirmación de lide-
razgos, como lo muestra el siguiente testimonio, en la ciudad de Machala:

Clara. En ese medio fui creciendo e ingresé a un colegio básicamente de 
varones, el Colegio Nueve de Octubre, donde había mujeres, pero era un 
colegio fuertemente masculino. Uno de los colegios también más impor-
tantes en las luchas y en las movilizaciones estudiantiles; estaba a cuadra y 
media de mi casa, entonces toda la vida me pasé viendo manifestaciones 
alrededor de mi casa y oliendo las bombas, junto también a un padre que 
estaba metido en la dirigencia sindical de los trabajadores portuarios, de los 
trabajadores que cargaban el banano….Cuando yo me metí a la cuestión 
política era muy joven, en ese entonces tenía unos 16 años, era la primera 
vez que surgían mujeres, era una generación que empezaba a salir a las ca-
lles. Éramos buenas para agitar en ese entonces, ahora ya con la edad ya no 
puedo gritar tanto, pero en ese entonces teníamos una muy buena voz para 
agitar, para hablar, para disputarnos la dirección de las movilizaciones. Fue 
una época de crecimiento bien interesante, personalmente; sabíamos que 
podíamos armar discursos, sabíamos que podíamos agitar y que podíamos 
pelear igual que los hombres (Machala, julio de 2004)



Capítulo 10

312

Al interior de estos procesos de movilización y agitación del movi-
miento estudiantil secundario y universitario, tanto en Quito como en 
Guayaquil, se empezaron a plantear temas explícitamente feministas con 
influencias de un grupo de mujeres de clase media por su experiencia en las 
movilizaciones del Mayo de 1968 francés.

Consuelo. Vinieron acá unas compañeras de sociología y con toda la in-
fluencia del movimiento de los estudiantes de Francia y la filosofía de Simone 
de Beauvoir. Nos agruparon a las jóvenes universitarias de medicina, ingenie-
ría, filosofía… Estudiábamos marxismo con la dirección de estas compañeras, 
de estas amigas…pero también nos empezaron a hablar de la sexualidad, de 
las relaciones entre hombres y mujeres… Hablábamos de desarrollar nuestra 
propia autonomía, de lo que una era como persona (Quito, febrero de 2003).

María Luisa. “La percepción de mis propios derechos como persona 
viene después, cuando nos vinieron corrientes del exterior que realmente 
hablaban de lo que ahora llamamos género, eso fue por los años setenta y 
principio de los ochenta” (Guayaquil, julio de 2003)

Además de la circulación transnacional de ideas que vinieron desde 
Europa, las mujeres del movimiento estudiantil empezaron a descubrir a 
las escritoras de la tradición marxista, especialmente en Cuenca, Machala 
y Guayaquil, donde nuestras entrevistadas recuerdan los grupos de estu-
dio en torno a los textos de Rosa Luxemburgo, Clara Zetkin y Alexandra 
Kollontai. “[Ellas] empezaban a meterse en nuestras vidas… nos llamaba 
la atención mucho el tema de los derechos de las mujeres desde una visión 
de izquierda, con una visión marxista...” (Clara, Machala, julio de 2003).

Respecto al movimiento obrero, existe un fortalecimiento importante de 
la acción directa de los trabajadores; entre 1972 y 1978 se produjeron 1463 
conflictos laborales, 129 huelgas y tres huelgas generales, en 1971, 1975 y 
1977 (Muñoz Vicuña y Vicuña Izquierdo 1985). En este contexto se funda el 
Comité Femenino de Solidaridad con los Conflictos Laborales, en 1974, y en 
1978 surge la Unión de Mujeres Trabajadoras (UMT) al interior de la Con-
federación Ecuatoriana de Organizaciones Clasistas (CEDOC), así como la 



La emergencia de subjetividades feministas en Ecuador, 1970-1980

313

Unión de Organizaciones Femeninas de Pichincha, la Secretaría Femenina de 
la ECUARUNARI (Confederación de Pueblos de la Nacionalidad Kichwa 
del Ecuador), y en 1979, el Departamento de la Mujer Trabajadora dentro de 
la Confederación de Trabajadores del Ecuador (CTE) (Troya 2006).

Gilda. La autonomía [al interior de la UMT-CEDOC] no se discutía, 
pero se peleaba espacios y reivindicaciones referentes a derechos, por ejem-
plo reproductivos, derechos laborales como las horas de lactancia, se pelea-
ba por guarderías infantiles, se peleaba para que no sean sacadas las obreras 
por estar embarazadas, ese tipo de reivindicaciones, y las otras vinculadas 
a la generalidad de la lucha obrera y campesina… Tanto las instancias de 
las mujeres como las de la juventud eran de apoyo a la organización gene-
ral…, era muy difícil involucrar en estos espacios las reivindicaciones de las 
mujeres, nos costaba un esfuerzo increíble… Estos frentes no progresaron 
mucho en consolidar una propuesta de defensa de los derechos de las mu-
jeres. Más bien luego tuvimos que abandonar los partidos para ubicarnos 
en organizaciones autónomas de mujeres y desde allí tener nuestra propia 
voz y ser visibilizadas porque ni en los partidos ni en las centrales sindicales 
éramos visibles (Cuenca, mayo de 2003).

A pesar de las dificultades para pensarse como un espacio autónomo de 
las mujeres, la UMT de la CEDOC tenía una buena capacidad de movi-
lización, lo que significó para ellas experiencias de acción política impor-
tantes. En 1979, la UMT realizó un Congreso en Quito al que asistieron 
alrededor de 800 delegadas de todo el país, cuya presidenta nacional era 
Gladys Dután, de la ciudad de Cuenca.

En Guayaquil también varios núcleos de mujeres surgieron precisamen-
te de la experiencia con sectores sindicales, en el trabajo organizativo que 
realizaba con las obreras de las fábricas alimenticias de chocolate, galletas, 
fideos y entre las trabajadoras de limpieza de los hoteles. En los sindicatos 
se crearon las Secretarías de la Mujer y a través de ellas se establecieron 
relaciones con organizaciones de mujeres campesinas y pobladoras. La pre-
sencia de mujeres de clase media en este trabajo sindical estaba también 
vinculada a la militancia en partidos de izquierda.



Capítulo 10

314

Marta. Estuve vinculada a la Unión de Mujeres Trabajadoras de la 
CEDOC…y …todo lo que ahora nos esforzamos en ubicar como parte 
de los derechos económicos y sociales de las mujeres es parte de lo que 
nosotros desarrollamos en la UMT…las condiciones de trabajo de las 
obreras… Yo creo que eso tuvo algunas cosas interesantes como el hecho 
de que, por ejemplo, frente a todo el machismo que existía, especialmen-
te en los dirigentes sindicales, se fue trabajando un liderazgo desde las 
mujeres. En un primer momento estábamos reducidas, en espacios dimi-
nutos como la Secretaría de la Mujer del sindicato, pero que luego, en un 
determinado momento fue más allá de eso. Varias de nosotras surgimos 
de esa lucha… Por lo menos aquí en el Guayas…junto con las mujeres 
campesinas, luego del proceso de reforma agraria, e incluso con mujeres 
pobladoras sí hubo un esfuerzo por colocar las demandas de las mujeres al 
interior de las de los trabajadores… Más allá de la CEDOC se daba tam-
bién una relación con las mujeres de otros partidos, con el FUM (Frente 
Unido de Mujeres del Partido Comunista) o con el núcleo de mujeres 
del MRT… Pero uno de los factores que contribuyó al deterioro de este 
movimiento fueron las broncas partidistas…yo recuerdo haber estado en 
broncas contra compañeras, en golpes, entonces súper difícil…además 
no teníamos espacio, no construimos un espacio desde una reflexión y 
una vivencia diferente, era más o menos a cumplir la consigna… (Gua-
yaquil, julio de 2003).

En articulación con el movimiento sindical y estudiantil se fortalece 
también el movimiento urbano popular, muy ligado al trabajo de los parti-
dos de izquierda. En Cuenca, ya en 1975, se forma el grupo “8 de Marzo” 
con mujeres pertenecientes al Partido Comunista y al Movimiento Socia-
lista de los Trabajadores que luego se aglutinarán en el Frente Amplio de 
Mujeres del Azuay (FAM).

Para finales de esa década se crea el Comité Permanente por la Defensa 
de los Derechos de la Mujer, organización que intentó aglutinar a todas las 
luchas en las que estuvieron presentes las pobladoras, las sindicalistas, las 
pequeñas comerciantes, las obreras e inclusive la naciente CEDHU (Co-
misión Ecuménica de Derechos Humanos).



La emergencia de subjetividades feministas en Ecuador, 1970-1980

315

Al interior de estas organizaciones, las discriminaciones de género eran 
procesadas y disfrazadas por hombres y mujeres muchas veces como culpa 
de clase, en una suerte de violencia simbólica que naturalizaba la exclu-
sión. Fue precisamente la reproducción de esta violencia simbólica la que 
empezó a cuestionar a ciertas militantes desde la revisión de su experiencia.

Diana. Yo vengo absolutamente roja, más o menos la revolución me espe-
raba a mí… y entro desesperadamente a lo más rojo de lo rojo…y me metí 
a militar muy en serio… y me metí al Comité del Pueblo y ahí descubrí 
que era pequeña burguesa… ¡Chuta! Debía dar muestras de sinceridad, 
de honestidad, haciendo engrudo a las cuatro de la mañana mientras los 
compañeros hacían tales y tales cosas… y poco a poco vas descubriendo 
que esto no te pasa solo por pequeñoburguesa sino también porque eres 
mujer… (Quito, marzo de 2003).

El proceso, sin embargo, fue largo. Se hicieron primero muchos inten-
tos de insertar los temas de la subordinación de las mujeres al interior de 
movimientos y partidos, hasta que llegados los años 80 la necesidad de una 
organización autónoma se convirtió en la única alternativa.

Diana. Propusimos al partido que abra un espacio para las mujeres… nos 
mandaron a redactar un documento inolvidable, con toda la ideología, to-
das las citas de Mao… se llamaba La Otra Mitad del Cielo… para justificar 
que nos permitan abrir un espacio que sea para las mujeres porque adentro 
no teníamos espacio… pero no funcionó… (Quito, marzo de 2003).

En definitiva, con mayor o menor intensidad, la militancia de izquierda 
y las contradicciones en su interior provocaron las primeras fisuras que 
producirán la necesidad de organizaciones femeninas autónomas frente a 
los partidos y los movimientos, proceso que se consolidará en los años 80. 
Lo que nos interesa subrayar es que varias de las lideresas que más tarde 
formarían los núcleos de mujeres feministas de clase media tuvieron una 
militancia que forjaron junto a organizaciones populares, barriales, sindi-
cales y campesinas, que marcaron sus vidas.



Capítulo 10

316

“Más que conocimiento era un sentimiento”:
Asociación Jurídica Femenina de Guayaquil

Paralelamente al auge de las organizaciones de mujeres en sindicatos y or-
ganizaciones universitarias, surgió en la ciudad de Guayaquil en la década 
de 1960 una organización compuesta fundamentalmente por abogadas, 
que tendrían un rol protagónico, décadas más tarde, en conseguir reformas 
al Código Civil, en la creación de las primeras comisarías de la mujer y en 
la promulgación de la Ley de Violencia contra la Mujer y la Familia, entre 
otras conquistas.

Las fundadoras de la Asociación Jurídica Femenina de Guayaquil pro-
venían de distintos sectores. Algunas se alineaban con partidos de izquier-
da, como Ketty Romoleroux, militante del partido comunista que había 
estudiado en la Unión Soviética, otras más bien provenían de sectores li-
berales o simplemente no militaban en partidos o movimientos. A todas 
las unía un cuestionamiento a la forma en que la ley y el derecho oprimían 
a las mujeres y este cuestionamiento provenía de experiencias personales 
al interior de sus familias y en las aulas de la facultad, y menos desde la 
militancia política en partidos de izquierda.

Caty. Yo entré al tema de las mujeres en el segundo año de Leyes cuando 
en 1964 encuentro en el Código Civil que la mujer en el matrimonio le 
debía obediencia y respeto al marido y que los hijos estaban sometidos al 
padre… Ese no era el esquema de mi hogar porque mi padre fue un hom-
bre que valoró a las mujeres, entonces me uno con las abogadas y con las 
estudiantes de Derecho de cursos superiores y empiezo a participar en la 
Asociación Jurídica Femenina de Guayaquil que es la primera institución 
que se establece en el Ecuador para la defensa de los derechos de las muje-
res (Guayaquil, julio de 2003).

María Luisa. Las estudiantes de Derecho éramos las que nos percata-
mos, en primer orden, de que las desigualdades que vivíamos y sufríamos 
estaban legitimadas en la ley. Fuimos nosotras descubriendo en el Código 
Civil y también con la clase de profesores que teníamos… éramos 10 o 12 



La emergencia de subjetividades feministas en Ecuador, 1970-1980

317

mujeres de 150, estudiantes de las cuales solo quedamos dos. Recuerdo que 
un profesor, a propósito del Código Civil y de la incapacidad relativa de 
la mujer en el matrimonio, llegó a decir que las mujeres teníamos menos 
circunvoluciones cerebrales que el chancho, ¡imagínese! Pienso que las pri-
meras en despertar, por sus propias reivindicaciones como mujeres, fuimos 
las estudiantes de derecho (Guayaquil, julio de 2003).

María Luisa. Yo creo que fue nuestra generación la que inicia en Guaya-
quil estos temas, las que tuvimos otra visión, porque ya había madurado 
la siembra de otras y empezamos a cuestionar el Código Civil, esa sujeción 
al varón, cuando yo personalmente veía que en mi propia familia había 
mujeres más inteligentes que los varones. Mi tía Manuela, por ejemplo, no 
tenía marido, tenía una hija y desafió a una época y a un pueblo, entonces 
yo veía que eso era injusto y me molestaba cuando el profesor nos hacía 
leer el articulado del Código Civil y después el Código Penal. A mí siempre 
me han molestado los privilegios, los profesores también hacían distingos 
según de dónde una provenía. Yo era del campo, de escuelas rurales, no te-
nía formación política, era campesina, de un pueblo chico, pero escuchaba 
que mi abuelo era coronel montubio, guatuso de los ejércitos de Alfaro y a 
él lo desterraron a Chile y le confiscaron todo, entonces para mí más que 
conocimiento era un sentimiento… Yo tuve una madre que sufrió muchí-
simo y que era extremadamente inteligente… ella racionalizaba lo que le 
pasaba, pero lo asumía como una cruz, como nos criaron a todas las cató-
licas… y aunque parezca mentira aún pesa eso sobre mí misma, como que 
queda sembrado en el alma y en la conciencia (Guayaquil, julio de 2003).

Este núcleo femenino inicia la discusión sobre legislación discriminato-
ria y en Guayaquil se organiza el Primer Congreso Nacional de Mujeres, en 
1968, que reunió principalmente a abogadas, trabajadoras y dirigentes sin-
dicales. Ahí se plantean las reformas al Código Civil que se dieron después 
de veinte años, en 1989. De acuerdo con una de nuestras entrevistadas, fue 
también ese núcleo el que en 1968 presentó el primer proyecto referente 
a cuotas en los partidos y en la elección pluripersonal, “que debe haber 
dormido el sueño de los justos en el Congreso Nacional… porque para 



Capítulo 10

318

nosotras era muy claro que, si no compartíamos el poder, el poder político, 
no podíamos decidir nada, no podíamos hacer nada… y no era más que 
lamentos” (María Luisa, Guayaquil, julio de 2003). 

También presentaron la primera demanda al Tribunal de Garantías 
Constitucionales para que se suspendan todas las leyes que discriminaban 
a las mujeres en el Código Civil, por ejemplo, aquella relacionada con la 
obediencia de la mujer al marido en este código que se suprimió en 1989.

En suma, la década de 1970 es recordada por varias de las lideresas en-
trevistadas como un tiempo de emergencia de una conciencia feminista más 
o menos explícita, que emerge al calor de su participación en el movimiento 
estudiantil, obrero, pero también en las aulas. A diferencia de otros contex-
tos latinoamericanos, ninguna de nuestras entrevistadas mencionó el Año 
Internacional de la Mujer —1975— ni estuvo relacionada con actividades 
del mismo, que fueron auspiciadas por el Estado. Este período significó 
rupturas y descubrimientos desde la experiencia concreta que se plasmarían 
en la siguiente década en acciones y organizaciones más autónomas.

1980: “Trabajar desde lo que somos”. La construcción
de subjetividades y prácticas feministas

Los años 1980 en Ecuador están caracterizados por el retorno a la demo-
cracia, ocurrido en 1979, por el fin de la bonanza petrolera, por el ensayo 
de políticas de ajuste estructural que afectarían a grandes sectores de la 
población y por períodos de violencia y autoritarismo estatal.

Respecto al contexto internacional, en esta década aparecen en la me-
moria de las entrevistadas las conferencias de la Mujer de Naciones Uni-
das, como la de Nairobi, Kenia de 1985. Las entrevistadas mencionaron, 
por un lado, la Revolución Sandinista y la guerra en Centroamérica como 
uno de los acontecimientos que marcaron sus militancias y, por otro, las 
dictaduras y el exilio en el Cono Sur. La iconografía de la Revolución San-
dinista y la participación de las mujeres en ella está presente en los fo-
lletos e impresos de varias agrupaciones, sobre todo entre las feministas 
marxistas, como en los núcleos al interior del FAM, en Cuenca, y en las 



La emergencia de subjetividades feministas en Ecuador, 1970-1980

319

organizaciones de mujeres del naciente Movimiento Popular Democrático 
(MPD). Por otro lado, es también la época en que llega al Ecuador el exilio 
de las dictaduras del Cono Sur. Muchas mujeres —intelectuales, sociólo-
gas, antropólogas, comunicadoras— empezaron una militancia feminista 
en el país y serían las impulsoras de los primeros trabajos de investigación 
social sobre la situación de las mujeres campesinas y urbano populares en 
Ecuador, en varios centros de investigación, como el Centro de Planifica-
ción y Estudios Sociales (CEPLAES), en Quito.

 En el contexto nacional, el impacto de la crisis económica y las pri-
meras medidas de ajuste estructural que puso en marcha el gobierno de 
Osvaldo Hurtado (1981-1984) formaron el marco de actuación de un nú-
mero importante de organizaciones de mujeres de sectores populares que 
emergieron en esta década junto con algunas ONG de mujeres de clase 
media. Las estrategias de supervivencia y el rol central de las mujeres en el 
sostenimiento de sus familias y sus comunidades fueron temas en torno a 
los cuales empezaron a organizarse las mujeres urbanas de sectores popula-
res en Quito y Guayaquil (Lind 2005; Rodríguez 1990).

Por último, muchas de las entrevistadas mencionaban al gobierno de 
Febres Cordero (1984-1988), pues fue una figura frente a la cual se levan-
taron discursos a favor de la igualdad de las mujeres en conexión con la 
defensa de la democracia, los derechos humanos y la oposición a prácticas 
autoritarias y violentas en el ejercicio del poder.

¿Pero quienes fueron las feministas? Ya hemos ubicado algunos orígenes 
en la sección anterior: militantes de la izquierda partidista, abogadas liberales, 
dirigentes barriales. A estos perfiles se suman, como lo mencionamos 
anteriormente, un pequeño grupo de mujeres europeas y del Cono Sur, 
que jugaron un papel fundamental en la conformación de pequeños colec-
tivos que asumieron diversas formas: grupos de discusión sobre temas femi-
nistas, otros de corte más bien literario y artístico o un tercer tipo de grupos 
más bien orientados al trabajo con mujeres de sectores populares. “Llegó 
una francesa que fue la que nos convulsionó y dijo: ‘A ver…reunámonos 
porque ustedes están perdiendo el tiempo, nada de que por partidos…’ Y 
nos cambió la vida… En fin, una locura, nos divertíamos mucho…” (Dia-
na, Quito, marzo de 2003). “La esposa de uno de los militantes del partido 



Capítulo 10

320

era feminista porque había vivido toda su vida universitaria en Francia y 
estaba muy influenciada por el feminismo francés, entonces cuando vino a 
Guayaquil, claro, se sentía como astronauta, sentía que aquí nadie compar-
tía sus ideas…” (Cristina, Guayaquil, julio de 2003).

La ruptura con los partidos de izquierda

Si bien no todas las mujeres organizadas provinieron de la izquierda y no 
todas las mujeres de izquierda rompieron con sus partidos, la forma como 
es relatada la ruptura con los partidos por parte de un grupo de ellas nos 
ayuda a entender estas búsquedas por nuevas subjetividades, por mayores 
grados de autonomía, procesos de autoafirmación y la construcción de 
nuevos sujetos que van a marcar la formación de varias líderesas.

Lo interesante, además, es que estas rupturas no solo son parte del tes-
timonio y la memoria de las lideresas, sino que fueron motivo de reflexión 
de los distintos colectivos feministas que empezaron a surgir. Así, en el 
documento que da nacimiento al Colectivo Eva de la Manzana, de octubre 
de 1981, sus integrantes sostienen: 

Hablando de los partidos de izquierda podemos añadir que se nos ha exi-
gido dejar de lado nuestra problemática específica, nuestra realidad más 
inmediata como mujeres frente a la trascendencia de cada tarea dentro del 
partido… nosotras como mujeres de clase media, y hay que decirlo, hemos 
vivido experiencias negativas, dolorosas, de la utilización de un discurso 
liberador que nos obliga a adoptar actitudes totalmente falsas y que no 
responden a nuestra situación de clase y a nuestra condición de mujeres.3

 
Los partidos de izquierda fueron, entonces, el contrapunto frente al cual se 
pudieron afirmar dos cosas: experiencias de acción colectiva autónoma y el 
“sinceramiento” frente a la posición de clase. El rompimiento es vivido dolo-
rosamente pero también es experimentado como un momento de libertad.

3  Biblioteca Ecuatoriana Aurelio Espinosa Pólit (BEAEP), “Presentación”, Eva de la Man-
zana 1, julio de 1981, 3.



La emergencia de subjetividades feministas en Ecuador, 1970-1980

321

Diana. Dijimos vamos a trabajar desde lo que somos, y creo que fue un 
momento de placer en mi vida, soy mujer, soy de clase media, me encanta 
leer cuando me da la gana, me encanta romper mitos y me estoy pregun-
tando cosas, me aceptaré como soy, ya no viviré con culpas… entonces, fue 
un proceso que yo reconozco fue muy placentero, muy doloroso, muy de 
búsquedas (Quito, marzo de 2003). 

Al mismo tiempo, para algunas mujeres de partidos, el feminismo iba a 
ser una fuente para criticar las dinámicas de sus organizaciones, sobre todo 
esa contradicción entre un discurso de hombre nuevo de la izquierda de los 
años sesenta versus las prácticas machistas cotidianas frente a las mujeres.

Lucía. En el mundo de la política los hombres siempre nos vieron como 
las subalternas, las incapaces de pensar, entonces de tanto molestar le nom-
bran a una compañera secretaria del secretario general, le concedían la po-
sibilidad de escuchar para que aprenda de los iluminados…, otra demanda 
nuestra era el respeto a la afectividad, nos saltábamos las paredes, hacíamos 
engrudo a las tres de la mañana y nunca se entendía que éramos distintas… 
Creo que sí nos minimizaron, a pesar de que las mujeres éramos los moto-
res de esos movimientos, porque la militancia femenina era grandísima… 
Además, éramos las que trabajábamos mientras ellos se formaban como 
militantes para hacer la revolución, fueron muchas mujeres las que no lle-
garon a ser nunca figuras porque mantenían la casa. Éramos militantes, 
éramos mamás y la responsabilidad económica estaba en nosotras y más o 
menos cuando teníamos la “suertaza” de ser mujer de dirigente, ¡era lotería 
caída del cielo! Yo creo que por eso fue tan importante para nosotras el 
feminismo (Quito, marzo de 2003).

Otras saldrían en rechazo al moralismo presente en algunos movimientos

Ana. Sí estuvimos aquí un grupo que empezamos a trabajar los derechos 
de las mujeres, pero eso como que se fue en contra mía porque yo salí 
del movimiento por problemas justamente de que se quisieron meter en 
mi vida privada, entonces yo decidí que no tenía que dar cuenta de mi 



Capítulo 10

322

vida privada a nadie, como que me iban a poner en la picota entonces me 
retiré… es que éramos todos super jóvenes. Ahí primaba una especie de 
moralismo en el discurso pero en la acción era otra cosa, había un desate 
porque éramos jóvenes (Quito, marzo de 2003).

Diana. Yo salgo del partido en el 77 o 78 y claro, busco, había una nece-
sidad en mi generación, no creo que haya sido solo yo ni mucho menos, 
de encontrar algo diferente… ¿A dónde voy?… ¿Y ahora a qué pertenezco? 
Porque te sentías en un gran proyecto histórico, no solo de país, sino de 
América Latina, íbamos segurísimos hacia allá y claro si aquí (en el partido) 
nos falló, había que buscar donde más y ese otro lugar era la condición de 
la mujer… (Quito, marzo de 2003)

A pesar de todas estas experiencias, muchas de las entrevistadas recono-
cen que su militancia en los partidos fue positiva y fue la antesala de una 
búsqueda diferente. Algunas lideresas no rompieron con el partido hasta 
después de la propia disolución de los movimientos.

Cristina. Nuestro partido siempre se declaró feminista. ¿De dónde vino 
esa opción? Supongo que de fuera, era una línea de esto que se llamaba 
la cuarta internacional donde estaban afiliados los movimientos troskistas 
en distintas partes del mundo… como parte de sus decisiones en confe-
rencias y congresos se fueron orientando hacia un feminismo marxista… 
Entonces las troskistas participaron en los primeros encuentros feminis-
tas… eran de las pocas marxistas que tenían esa participación, eran como 
bichos raros dentro de la izquierda, así como eran bichos raros las lesbia-
nas… Como nosotras nos declaramos no un partido sino una tendencia 
política internacional, amigos de la libertad de elección sexual, amigos de 
todo lo que era considerado tema tabú en el comunismo convencional, el 
troskismo asumía como parte de los procesos de liberación el derecho a la 
libertad de opciones sexuales y fue de los primeros movimientos, que yo 
recuerde, en reivindicar el tema de la ecología… El resto de la izquierda 
incorporó estos temas cuando ya estaba hecho polvo, cuando ya no era 
nadie (Guayaquil, julio de 2003)



La emergencia de subjetividades feministas en Ecuador, 1970-1980

323

Lucía. Yo no verbalizaba todavía los derechos, era un poco cuáles eran las 
demandas nuestras lo que yo hacía con las mujeres de la militancia, era el 
ejercicio de la libertad… yo seguía soñando en la posibilidad de espacios 
alternativos para las mujeres… de que tengamos un espacio propio, de que 
haya un espacio en donde la creatividad, la cultura, la rebeldía, la libertad 
(Quito, marzo de 2003).

En definitiva, la militancia de izquierda es una fuente de rupturas y 
aprendizajes que sirvieron para forjar esa nueva subjetividad política femi-
nista en mujeres de clase media, sobre todo aquellas con preocupaciones 
intelectuales. Muchas de estas mujeres también mantenían relaciones de 
trabajo con mujeres campesinas y en los barrios generalmente relacionados 
con proyectos de comunicación. Esto marcó el surgimiento de otro tipo 
de subjetividad feminista, aquella que nace de la experiencia de reivindicar 
derechos para las mujeres en los barrios populares.

En efecto, las organizaciones de mujeres de sectores populares cono-
cieron un auge importante en esa década, muy similar a lo ocurrido en 
los casos de Perú, de Colombia y de otros países latinoamericanos. Como 
respuesta a las políticas de ajuste estructural emergieron organizaciones de 
mujeres, tanto en sectores populares urbanos como en el contexto rural, 
se empiezaron a organizar en función de la supervivencia, de organización 
del cuidado y de demandas de servicios para sus barrios (Rodríguez 1990; 
Lind 2005). El trabajo junto a estas organizaciones de varias ONG, como 
el Centro Ecuatoriano para la Promoción y Acción de la Mujer (CEPAM) 
en Quito, y el Centro de Apoyo a la Mujer (CAM) en Guayaquil, marcó 
un tipo de práctica distinta a la de los colectivos culturales o los partidos de 
izquierda, aunque muchas veces estuvieron vinculadas a estos.

Los análisis feministas han sido críticos frente al quehacer de esas organi-
zaciones, considerando que el leitmotiv de las mujeres fue el trabajo “para los 
otros” —el barrio, la comunidad, el esposo, los hijos e hijas— y eso difícil-
mente se podía traducir en experiencias de autonomía para las mujeres. An-
derson (1992) levantó una voz crítica en el caso de Perú sobre la importancia 
de no considerar las demandas por la supervivencia, el cuidado y el bienestar 
como cuestiones alejadas del feminismo sino, por el contrario, como asuntos 



Capítulo 10

324

que servían de detonantes para la organización entre mujeres y para cier-
tos niveles de autonomía y de reivindicación de temas como la violencia 
doméstica. En el caso de la experiencia de las organizaciones de mujeres 
en Ecuador, los testimonios de aquellas de clase media que estuvieron in-
volucradas en estos acontecimientos dejan entrever que muchas de estas 
organizaciones —en la medida que emprendieron actividades orientadas 
a satisfacer “necesidades prácticas” como las denominaría en la década de 
1990 el discurso sobre género y desarrollo— también empezaron a plan-
tearse críticas a su vida cotidiana y a rebelarse frente a la subordinación de 
género, tal como lo documentó Anderson en el caso de Perú (1992).

Wendy. Hacíamos de todo, talleres de costura, de panadería, de repostería 
y en medio de los pasteles y de las muñecas de trapo hablábamos de la 
violencia contra la mujer, de la sexualidad, del acoso sexual de las hijas en 
la calle, en las escuelas…y nos contaban las compañeras de la sexualidad, 
de las violaciones en sus casas, entonces era así, una mezcla de todo y un 
activismo loco, nosotras lo que queríamos era acompañar a las mujeres en 
sus procesos y que ellas vayan sacando poco a poco las cosas, lo principal 
era que la organización se fortalezca, hasta ahora esa es la meta (Quito, 
enero de 2006).

Estos espacios sirvieron de escuela para muchas feministas de clase me-
dia. Si bien al inicio su presencia estuvo ligada a su militancia en los parti-
dos de izquierda, también encontramos la presencia de lo que fue el amplio 
trabajo de base de la Iglesia progresista de los años setenta en el país. El 
Frente Amplio de Mujeres Cristianas, por ejemplo, estuvo en la creación 
de la primera Coordinadora de Organizaciones de Mujeres de Sectores 
Populares en 1983.

El trabajo del CEPAM, tanto en Quito como después en Guayaquil, 
y del Taller Comunicación Mujer que surge en 1984 está marcado, en 
mayor o menor medida, por esta experiencia cercana a las mujeres de 
sectores populares. En este sentido, se trabajó hacia una politización de lo 
privado, de la reproducción social, de las estrategias de supervivencia y de 
la vida cotidiana, que es desde donde podemos hablar de la construcción 



La emergencia de subjetividades feministas en Ecuador, 1970-1980

325

de una nueva subjetividad y de una conciencia feminista. Esta concien-
cia, sin embargo, no necesariamente cuestiona las diferencias de clase en 
su interior. Se avanza en los temas de empoderamiento y de autoestima 
que permite fortalecer liderazgos, pero este proceso se da en el marco de 
una cultura política que descansa en un concepto de comunidad como 
un todo unificado; si bien había una cierta crítica al “feminismo bur-
gués”, no se cuestionaban las diferencias de clase entre mujeres pues el 
objetivo era más bien construir organizaciones donde prevaleciera la uni-
dad en las diferencias.

Una experiencia distinta en relación con la articulación entre demandas 
de clase y de género es la del FAM de Cuenca, de origen troskista. Su traba-
jo también se inscribe en estrecha relación con sindicatos y organizaciones 
de mujeres de sectores populares y en él visualizan claramente las tensiones 
de clase existentes entre mujeres. Por ejemplo, desde el FAM se cuestionó 
abiertamente el tema de las trabajadoras domésticas, el racismo y la explo-
tación entre mujeres. También el FAM asumió hasta bien entrados los años 
1990 una crítica frontal al Estado y a las políticas de género como instru-
mentos de despolitización y ocultamiento de las desigualdades. “Aquí per-
siste esta visión radical: el género es ambiguo y nada subversivo. Desde el 
género no se subvierte el orden, se ordena el discurso. El movimiento se ha 
dejado absorber por la institucionalidad, se ha dejado de discutir sobre el 
poder. Queda intacto el patriarcado” (Lola, Cuenca, septiembre de 2003).

El surgimiento de contrapúblicos

La palabra escrita

María Cuvi y Laura Buitrón (2006) realizaron un trabajo de recopilación 
que reúne más de doscientos textos feministas de las décadas de los 80 y 
90 que fue publicado en 2006 y que podría darnos luz sobre cuáles fue-
ron los planteamientos, demandas, temas y discursos que se levantaron en 
estas dos décadas. En esta sección, no voy a examinar estos escritos, sino 
que me limitaré a señalar las distintas iniciativas de creación de revistas 



Capítulo 10

326

y suplementos culturales al interior de los diarios de mayor circulación, 
en tanto actividades que contribuyeron a la conformación de contrapúbli-
cos, siguiendo el concepto de Fraser (1989). Esta producción escrita y los 
esfuerzos por mantener espacios culturales de tertulia fueron parte de la 
creación de contrapúblicos feministas. Las mujeres buscaron una presencia 
en la esfera pública, de creación de opinión para posicionar temas antes 
considerados privados.

Con excepción del periódico La Mujer, mantenido por el Centro In-
tegral de Apoyo a la Mujer (CIAM) y que aparecerá durante siete años 
consecutivos, los otros medios escritos tuvieron más bien una corta vida. 
De las principales iniciativas se destacan: Eva de la Manzana que tuvo dos 
números, la Revista La Maga del CAM, de Guayaquil, el periódico La 
Mujer del FAM de Cuenca, los cuadernos Nueva Mujer (siete números). 
Además, el grupo cultural y de literatura de Guayaquil, las Mujeres del 
Ático, encontró un espacio en el suplemento dominical de diario Expreso, 
y en Quito, Consuelo Albornoz, vinculada a la agrupación Mujeres por 
la Democracia, mantuvo una columna en el diario Hoy durante toda la 
década de 1980 llamada “La Mujer”, que fue un espacio muy importante 
de difusión de las varias expresiones del feminismo ecuatoriano. Además, 
durante un año salió un suplemento quincenal con el mismo diario Hoy, 
coordinado por Alexandra Ayala, llamado La Manza-Ana.

Los escritos de medios de comunicación de amplia cobertura, como los 
diarios Hoy, Expreso o El Comercio, buscaban posicionar temas más bien 
generales, que suscitaran cierta controversia, pero sin incluir una propuesta 
política directa. Más bien tenían como mandato el visibilizar a las muje-
res como sujetos. Así, por ejemplo, se incluía artículos sobre las primeras 
mujeres taxistas o electricistas, visiones diferentes de la maternidad, los 
problemas de conciliación laboral y familiar, entre otros temas.

Las revistas especializadas, tales como Eva de la Manzana, La Maga o 
La Mujer, representan experimentos culturales de trabajo colectivo entre 
mujeres, donde se expresan búsquedas por definir nuevas acciones, más par-
ticipativas y creativas y con contenidos expresamente feministas. A pesar de 
su bajo tiraje y público reducido, son experimentos que van a forjar una 
práctica de discusión colectiva y de posicionamiento de una nueva palabra.



La emergencia de subjetividades feministas en Ecuador, 1970-1980

327

Por ejemplo, la revista Eva de la Manzana surge como producto de una 
búsqueda por parte un grupo de mujeres de clase media por mirarse a sí 
mismas, luego de haber trabajado tanto con mujeres campesinas como con 
mujeres de los barrios populares. En su primer número el grupo define a 
la revista como 

una experiencia vital actual, una aprehensión de realidades concretas de 
las mujeres, a la vez que reflexión crítica, testimonio y análisis y como 
un intento de retomar nuestra palabra, pensar en voz alta… de ninguna 
manera Eva de la Manzana es la mujer que ha encontrado la verdad por 
su formación práctica o académica. No tiene las fórmulas de la liberación, 
de la independencia, de la realización personal. En ese sentido es más bien 
una voz, un espacio, un aporte.4

 
La revista tuvo una vida corta; aparecieron dos números, el primero dedi-
cado a las mujeres y el trabajo, el segundo a las mujeres y su cuerpo. Pero 
representó una expresión del giro hacia la construcción de un discurso 
feminista que recoge las vivencias de mujeres de clase media y las plasma 
con voz propia, ya sin la intermediación de la militancia de izquierda. 
“Empieza entonces una indagación sobre esa identidad que empiezas a 
sentir con la maternidad, con el divorcio y empieza una indagación mucho 
más profunda, mucho menos conceptual y teórica y más de adentro. ¿De 
qué estamos hechas? …Entonces, dijimos, vamos a trabajar desde lo que 
somos…” (Diana, Quito, marzo de 2003)

En cuanto a La Mujer, esta publicación se mantuvo durante varios 
años. A decir de una de las personas claves que sostuvo la producción del 
periódico durante los siete años y 14 números de su aparición: “Nos fal-
taba plata, nos faltaban contactos y a veces nos faltaba chispa, pero lo más 
rico del periódico era su metodología, cada artículo era leído y discutido 
por las integrantes del comité editorial y se organizaban talleres alrededor 
de la producción de cada número” (Bárbara, Quito, marzo de 2005)

En este proceso, se intentaba construir procedimientos horizontales, 
colectivos y de consulta permanente pues se aspiraba a instaurar prácticas 

4  BAEP, “Presentación”, Eva de la Manzana 1, julio de 1981, 3.



Capítulo 10

328

cotidianas más democráticas. Al mismo tiempo, las reuniones se conver-
tían en jornadas de autoaprendizaje y en espacios de socialización y discu-
sión para las mujeres.

Diana. Íbamos todos los miércoles, analizábamos, discutíamos, entrevistá-
bamos, conversábamos temas absolutamente intocados… ¿el instinto ma-
ternal existe o no existe?… la infidelidad…y nos quedábamos hasta las dos 
de la mañana y los maridos les iban a esperar en la puerta y decían ¿Qué 
hacen? ¿Salen sonreídas, contentas…que harán?; y de ahí nos atrevimos a 
participar en mesas redondas y a dar charlas sobre propuestas feministas 
(Quito, marzo de 2003).

La Mujer estaba explícitamente orientada a un público urbano, de clase 
media, de izquierda. Los temas abordados giraron en torno a la sexualidad 
femenina, el divorcio, la maternidad, la pobreza y la exclusión, entre otros. 
Es interesante notar que las ilustraciones de varios números incluyen foto-
grafías de mujeres indígenas y afroecuatorianas. Si bien estuvo dirigida a 
un público de clase media, referentes étnicos y de las clases populares esta-
ban presentes en las imágenes de la revista, a pesar de que los temas sobre 
la diversidad étnica no formaron parte de los contenidos. En definitiva, a 
diferencia de los suplementos que aparecían en los diarios de amplia difu-
sión, en estas revistas la agenda iba más allá de la visibilización y buscaba 
posicionar la subordinación de las mujeres en la sociedad, con un discurso 
social. Pero también, la construcción de estas publicaciones significó para 
estas mujeres el volcarse a sí mismas, hurgar en la contradicción de sus 
identidades y construirse como sujetos.

La educación popular

Otro tipo de expresiones fueron aquellas desarrolladas juntamente con las 
mujeres campesinas o las mujeres de los barrios populares en el marco de las 
metodologías de educación popular. Se trataba de crear alternativas a la pala-
bra escrita para construir ese contrapúblico de denuncia de la subordinación 
de las mujeres a partir de experiencias cotidianas. Este tipo de expresiones 



La emergencia de subjetividades feministas en Ecuador, 1970-1980

329

fueron producidas en el marco de una forma de activismo que seguía muy 
apegado a la militancias de izquierda en Quito. Es el período del auge de las 
fotonovelas creadas por el Taller Mujer y Comunicación con las mujeres de 
los barrios El Placer y Toctiuco. Los números de La Venada abordan temas 
como la violencia doméstica, la represión del placer de las mujeres en la ex-
periencia de las adolescentes, pero también el racismo y la discriminación de 
clase experimentada por ellas en su vida cotidiana. Una de las historias, por 
ejemplo, retrata la experiencia de la migración campesina a la ciudad de una 
joven mujer indígena que llega a un barrio pobre de la capital y se enfrenta 
al racismo de su empleadora, así como las crisis identitarias por un pasado 
campesino-indígena que añora, pero al mismo tiempo esconde pues es des-
valorizado en su medio, además el enamoramiento y el descubrimiento del 
placer, entre otros aspectos. Si bien no hay discurso político explícito acerca 
de la necesidad de comprender la subordinación de las mujeres a partir de 
varias dimensiones de dominación, es clara la intención de mostrar sus múl-
tiples rostros: étnicos, de clase, de género y también etarios.

Otro ejemplo de este tipo de expresiones fueron las fotonovelas del 
CEPAM, que más bien recogen la experiencia organizacional de las madres 
de sectores populares y temas como el de la triple jornada, que buscaban 
visibilizar y alentar la organización de las mujeres. Organizaciones como 
el grupo de Mujeres “Manuela León” o acciones como las realizadas por el 
Centro de Educación Popular (CEDECO) con mujeres campesinas e in-
dígenas se inscriben en esta línea de trabajo, orientada a la búsqueda de un 
nuevo lenguaje, alternativo al de los medios de comunicación tradicionales 
y a la palabra escrita intelectual.

En definitiva, las producciones orales y escritas serán formas que encon-
trarán distintos grupos de mujeres —algunos exclusivamente de clase media, 
otros más cercanos a una interacción con mujeres campesinas y urbano-po-
pulares— para crear nuevos lenguajes, ensayar prácticas colectivas y encami-
narse a procesos de transformación subjetiva. Esta búsqueda por un “noso-
tras” se combina con denuncias de la discriminación y subordinación de las 
mujeres que incorporan la presencia de las desigualdades, sobre todo de cla-
se. Un tema como el racismo hacia las mujeres indígenas y afrodescendientes 
está presente, pero no desde las voces de las mujeres indígenas y negras.



Capítulo 10

330

Colectivos feministas y prácticas
culturales antipatriarcales

Tanto las publicaciones como los programas de radio fueron producto de 
una acción colectiva de distinta índole. Por un lado, se crearon varios gru-
pos culturales feministas de clase media, más bien reducidos, cuyo objetivo 
principal era posicionar temas feministas clásicos como el aborto, el placer 
sexual, el trabajo doméstico no remunerado, la violencia de género a través 
de la palabra —como lo vimos anteriormente— y también de performan-
ce y acciones colectivas. Otros grupos, de tinte más clasista, disputaban 
distintos significados: la pobreza de las mujeres, la violencia doméstica, 
la importancia de la participación social, la experiencia de la migración 
femenina a las ciudades. Uno de los puntos en común de estas expresiones 
organizativas fue la búsqueda de autonomía, que podía traducirse en varias 
cuestiones: autonomía de las organizaciones de mujeres, tanto intelectuales 
como políticas o comunitarias; autonomía de los partidos políticos, sobre 
todo de izquierda, y autonomía individual, muchas veces económica, fren-
te a sus parejas y familias, que luego se convertiría en empoderamiento en 
el lenguaje más institucional que se adopta en la década de 1990.

Entre los grupos culturales que surgieron en esa década estuvieron el 
colectivo Qué tienes pensado para mañana y el grupo de mujeres reunidas 
en torno al proyecto cultural y literario La Pájara Pinta. Se trataba de gru-
pos de mujeres de clase media, que querían trabajar desde su experiencia 
cultural y de clase; ellas emprendieron diversas actividades destinadas a 
crear una conciencia crítica sobre la identidad de las mujeres, muy cercana 
a lo que desde otras latitudes se denominó el feminismo de la diferencia.

Lucía. Al principio las mujeres decían cómo vas a creer, si somos iguales. 
No somos iguales para nada. Yo les decía a mis amigas artistas, a mis ami-
gas pintoras, “no es lo mismo ser pintor que ser pintora porque a nosotras 
nos salen otras cosas, tenemos otras vivencias”, entonces ellas decían “no, 
es exactamente lo mismo”… mentira… Saber que se podía mirar de otra 
forma y saber que lo habíamos hecho toda la vida, porque las mujeres 
siempre vimos un mundo diferente pero lo negábamos… porque era de 



La emergencia de subjetividades feministas en Ecuador, 1970-1980

331

locas, histéricas, de lo que sea… había montones de pensamientos que 
nosotras teníamos que callar… la típica “¡Ya comenzó la loca con sus pen-
dejadas!”… En esa época no sabíamos mucho, sólo sabíamos que éramos 
diferentes (Quito, marzo de 2003).

Pero también se desarrollaron varias acciones en espacios públicos, par-
ques, calles, plazas, cafés, para plantear estos nuevos lenguajes, más bien 
artísticos. El CAM de Guayaquil también inauguró un espacio cultural 
parecido al de La Pájara Pinta, llamado el Rincón de las Brujas.

Entre las actividades de Qué tienes pensado para mañana se destacaron 
una instalación en el parque de la iglesia de El Belén, en Quito. La cercanía 
del parque a uno de los colegios femeninos fiscales más emblemáticos de la 
ciudad, el Colegio Femenino Espejo, en el Churo de la Alameda, determi-
nó el lugar. El performance fue una jaula con una mujer en su interior, que 
planchaba y lavaba, encerrada. La jaula estuvo un día entero plantada en el 
parque y se recogieron tanto los comentarios de la gente como fotografías 
del acto. Con este tipo acciones se trataba de irrumpir en el espacio público 
de la ciudad y activar nuevos significados en la gente que pasaba por el par-
que. En este caso, se trabajó una escenificación de la opresión del trabajo 
doméstico, tema clásico del feminismo de clase media. Otra discusión can-
dente animada por este grupo y apoyada por el CIAM de Quito fue aquella 
que se produjo a raíz de la presentación de una película sobre el aborto en 
la Casa de la Cultura Ecuatoriana, en Quito. La película, auspiciada por el 
Fondo de Población de las Naciones Unidas, tuvo una recepción muy po-
lémica entre las feministas pues se consideraba que las imágenes construían 
un discurso contra el aborto y había una omisión (ausencia) del cuerpo de 
la mujer. El tercer evento, que ha quedado en la memoria de sus protago-
nistas es la celebración del Año Viejo en la Avenida Amazonas, en el marco 
del primer concurso del diario HOY, que fue una sátira a las experiencias 
de capacitación de las mujeres y una parodia a las relaciones de género en 
los sectores medios. Este último fue organizado por el CEPAM.

El grupo cultural La Pájara Pinta, en Quito, fue un proyecto que se 
planteó desde el inicio una posición feminista explicita y la búsqueda de 
una nueva subjetividad.



Capítulo 10

332

Lucía. Lo fundamental era saber que ser mujer era ser un ser humano 
con todos los derechos y que nos habían sido quitados, que nosotras des-
conocíamos eso. Una de las cosas básicas era descubrir que el patriarcado 
siempre había utilizado la fuerza de trabajo de la mujer, la sexualidad de 
la mujer, su capacidad de reproducción […] entonces el decir “puedo de-
cidir sobre mi vida” ya desde lo profundo, no solamente desde el grito de 
cuando te peleas con tu pareja y dices “quiero hacer lo que me da la gana” 
sino porque realmente descubres capacidades profundas que tienes como 
ser humano diferente, porque a mí lo más importante me parece es que el 
feminismo miró al mundo con otros ojos (Quito, marzo de 2003)

María. En Guayaquil, las actividades tuvieron otro lenguaje y otras accio-
nes y estuvieron también caracterizadas por ser espontáneas y autoconvo-
cadas. Con Cecilia Torres y el CAM en los años ochenta éramos como las 
loquitas de Guayaquil […]. Yo, [para] todo lo que convocaba Cecilia To-
rres estaba ahí, primero porque era extraordinariamente creativa, se inven-
taba gritos, se inventaba afiches, ella introdujo esa forma de expresarnos 
con muñecos gigantes. De 1980 a 1986 es cuando más actividades tuvo 
el movimiento de mujeres y ni siquiera sabíamos que éramos un movi-
miento, era tan espontáneo que no había que llamarte, ni invitarte, ahora 
más bien se hacen problema de que “yo no he sido invitada”, pero en ese 
tiempo era una insurgencia así, espontánea (Guayaquil, julio de 2003).

Uno de los aspectos interesantes del CAM era la interacción de muje-
res de clase media con organizaciones de sectores populares. En efecto, el 
CAM mantenía trabajo en el movimiento barrial del Guasmo, la Isla Trini-
taria y Mapasingue. A decir de algunas activistas, la participación de estas 
mujeres revitalizó el movimiento, lo veían como una vía de hacer posibles 
sus aspiraciones, de satisfacción de las necesidades de su barrio.

Sin embargo, si bien esta fue la preocupación inicial o central, los te-
mas de la sexualidad y la violencia al interior del hogar iban poco a poco 
copando estos espacios también, a través de la educación popular, lo cual 
representaba una ruptura en el proceso de construcción del feminismo.



La emergencia de subjetividades feministas en Ecuador, 1970-1980

333

Magaly. En 1983 entré a tener contacto con una de las dos organizaciones 
que en el país marcaron realmente un viraje de lo que había sido la lucha de 
las mujeres hacia una visión ya autodenominada como feminista, porque 
eso fue una ruptura, en el buen sentido, entre lo que había sido esa energía 
y lo que era ya mostrarse abiertamente con un discurso feminista y con un 
trabajo que también se calificaba así (Guayaquil, julio de 2003).

Uno de los procesos que más resaltan las personas que estuvieron arti-
culadas en torno al CAM es la reflexión sobre la experiencia personal y la 
subjetividad.

María. Fue muy interesante porque se hacía todo un análisis desde la vi-
vencia y experiencia de las mujeres, cuestiones de autoconciencia y todo eso. 
También el CAM tenía mucha presencia pública, se editaba una revista, tenía 
trabajo… digamos… feminista en muchos sectores de Guayaquil, dejó sem-
bradas algunas semillas y se ligó con muchas mujeres también feministas de la 
época que no necesariamente estaban en el CAM (Guayaquil, julio de 2003).

Las experiencias del CAM en Guayaquil y del CIAM en Quito son úni-
cas en el sentido de que marcan la transición entre esa energía que empeza-
ba a manifestarse en la opinión pública a través de la palabra, la radio, actos 
culturales, marchas, y la necesidad de mantener un trabajo más organizado, 
planificado y sistemático. Esa transición va a traer ambigüedad a la identi-
dad de estas instituciones y marcará parte de su crisis, años más tarde.

María. El CAM era un organismo un poco ambiguo yo diría, porque 
se decía a sí mismo movimiento, pero era una ONG, pero digamos, a 
diferencia de las ONG de ahora, que de pronto tienen una cuestión muy 
técnica y no discuten ideológicamente lo que sucede allí dentro, en cam-
bio acá se trabajaba mucho esto de la autoconciencia, se hacían talleres 
feministas, se traían mujeres de Colombia, de República Dominicana. La 
gente estaba así siempre con este asunto del cuerpo, de la cuestión de la 
violencia, o sea todos esos temas que ahora además se han dejado de lado. 
Con todo esto del enfoque de género, realmente se ha dejado de lado esto 



Capítulo 10

334

de la sexualidad… antes se hacían foros, se discutía esto del aborto, del tra-
bajo doméstico, si debería ser pagado o no, ahora por ejemplo no se toca el 
tema del aborto, ni siquiera entre las jóvenes, era mucho más contestatario 
(Guayaquil, julio de 2003).

Encuentros feministas: hacia el movimiento de mujeres

Parte de los eventos fundamentales y diríamos hasta fundacionales de los 
núcleos feministas fueron los Encuentros Feministas Latinoamericanos, 
que luego se tradujeron también en tres encuentros nacionales que sirven 
como hitos del movimiento de mujeres. En efecto, a los Encuentros Femi-
nistas Latinoamericanos y del Caribe, realizados desde 1981, cada dos años 
primero y luego cada tres, asistieron algunas de las activistas del CAM, 
del CIAM y de algunos partidos de izquierda, que luego multiplicaron 
los espacios y las ideas. En las entrevistas se mencionan los encuentros de 
Bogotá (el primero) seguidos por los de Brasil y México como eventos muy 
estimulantes para seguir trabajando en colectivo.

En Ecuador se organizaron en 1986 y 1987 los encuentros de Ballenita 
y en 1988 el encuentro de Jambelí, a los que asistieron aproximadamen-
te 400 mujeres de muchas regiones del país, afros, indígenas y mestizas. 
Hubo mucha diversidad étnica y de clase, pero los encuentros no canalizan 
esta diversidad en su discurso, lo que prima es un mensaje de unidad y 
de identidad común entre las mujeres. En otras palabras, sí existía una 
representación de la diversidad, pero no se escribía ni se hablaba sobre la 
diversidad. La gente vivía en la diversidad, pero no asumía ni enfrentaba 
las desigualdades de poder inscritas en esa diversidad.

Es diferente lo que ocurrirá en la década de 1990 en la cual se diluyó 
la palabra “feminista”. El Comercio reseña de la siguiente manera el primer 
Encuentro Feminista: 

Calificada como la partida de nacimiento legal del feminismo ecuatoriano, 
se realizó del 11 al 13 de abril un encuentro de mujeres de todos los sec-
tores […] campesinas, monjas, profesionales, amas de casa, intelectuales, 



La emergencia de subjetividades feministas en Ecuador, 1970-1980

335

pobladoras y artistas […] se reunieron para discutir la teoría feminista. El 
objetivo era provocar un espacio en el cual las mujeres hermanadas por una 
inquietud común reflexionaran sobre sus propios conflictos. Y en general 
intercambiaran experiencias e inquietudes. En concreto se reafirmó la exis-
tencia de un movimiento femenino que en los últimos años ha tomado 
cuerpo, impulsado por mujeres que insertadas en diversos sectores han 
trabajado y lo continúan haciendo, por recuperar su condición de seres hu-
manos con capacidades plenas para reclamar sus derechos (Silva de Acosta 
1986, B1; cursivas añadidas).

 
A renglón seguido el artículo relata las tensiones que el término feminista 
había causado en el medio ecuatoriano y el proceso de “conversión” de 
algunas mujeres luego del Encuentro: “antes sentía recelo de decir que era 
feminista y miedo de serlo. Hoy me siento orgullosa de haberlo decidido 
así, porque he comprendido que el feminismo ha significado la autovalo-
ración de las mujeres y su proyección solidaria y activa hacia la sociedad” 
(Silva de Acosta 1986, 2).

Los Encuentros también son calificados como espacios igualitarios en-
tre mujeres diversas. 

Todas éramos iguales, no había ni las que marcaban la línea ni las que impo-
nían criterios ni ideas. Todas asistíamos para aprender y compartir experien-
cias. Desde la esposa que nunca se cuestionó por qué su marido tiene el de-
recho a tener su amante. La monja que en su hermosa forma de sublimación 
canaliza su energía en una entrega total: fuerza y amor hacia las demás; la 
feminista con conocimientos teóricos; la señora dueña de boutique que dejó 
de lado los ruleros y las sandalias de taco… la pobladora que tuvo que asistir 
con sus dos hijas porque su marido no creía que estaría solo con mujeres, 
mujeres de todas las edades y condiciones, y la seria intelectual cuya aparente 
frialdad dejó paso a la mujer sensible que era… (González 1986, B5).

Los encuentros feministas no fueron los primeros foros nacionales que se 
hicieron. Ya en 1981, el colectivo Eva de la Manzana organiza el “Primer 
Encuentro Nacional de Grupos Autónomos de Mujeres”, al que asisten 
varias de las organizaciones: el CAM, de Guayaquil; el FAM, del Azuay; 



Capítulo 10

336

el Frente Unido de Mujeres de Tungurahua; el Comité Femenino de la 
Unión Provincial de Organizaciones Campesinas de Manabí (UPOCAM), 
de Manabí. Como resultado se conforma la Coordinadora Nacional de 
Organizaciones de Mujeres, la cual se define como independiente de or-
ganizaciones e instituciones oficiales y de partidos políticos. Esta inicia-
tiva no tuvo continuidad, aunque existieron varios intentos adicionales 
de formar un movimiento más unificado o de abrir espacios de coordina-
ción nacional, como la Secretaría Nacional de Organizaciones Populares 
de Mujeres, en 1983, que reunía a mujeres de sectores populares urbanas, 
trabajadoras, campesinas, indígenas. Pero es en 1987, luego de una marcha 
del 8 de marzo, recordada por todas como el momento de mayor fuerza de 
las organizaciones de mujeres, cuando surge la idea de una convergencia 
denominada Acción por el Movimiento de Mujeres.

“Cuando regresamos de Ballenita conformamos lo que se llamó Acción 
por el Movimiento de Mujeres porque buscamos el nombre más signifi-
cativo de lo que realmente éramos, no éramos todavía movimiento según 
las reflexiones que nos habíamos hecho, sino acción para el movimiento” 
(Diana, Quito, marzo de 2003)

Las declaraciones de las mujeres en la marcha de ese 8 de marzo de 
1987 expresan la construcción de un discurso feminista que se fue forjan-
do en el seno de los distintos colectivos, y a partir de los varios intentos de 
plasmar una palabra, una imagen, una voz propia. El sueño de la autono-
mía y también el de la unidad están presentes: 

No solamente queremos dar la vida, queremos cambiarla […] Queremos 
no sólo una nueva sociedad y no sólo la igualdad ante la Ley, sino ante la 
vida […] Aquí estamos, unidas con conciencia de mujer y de pueblo para 
plantear serena pero firmemente nuestro compromiso de cambiar la vida y 
ganar la paz (Silva de Acosta 1987, B1).

La Acción por el Movimiento de Mujeres se inaugura como coalición con 
la denominada Carpeta Verde, un documento que recogía el debate de 
distintas organizaciones sobre las demandas de las mujeres; el CEPAM 
lo publica y se organiza un evento para presentarlo a los candidatos 



La emergencia de subjetividades feministas en Ecuador, 1970-1980

337

presidenciales. De acuerdo con sus protagonistas, la convergencia de 1987 
era producto del sueño de una organización monolítica y masiva que nun-
ca se dio. “En 1986 se hablaba del movimiento de mujeres, era esa idea de 
ver una cosa monolítica, grande, se pensaba así, pero no es así, había ese 
deseo y la Carpeta Verde y Acción por el Movimiento de Mujeres era parte 
de ese deseo” (Raquel, Quito, 2005).

En definitiva, las organizaciones y colectivos que surgieron en esa déca-
da fueron de muy amplio espectro, desde los que no aspiraban ni tuvieron 
grado alguno de institucionalización hasta aquellos que se convirtieron, 
con el tiempo y la acción en las organizaciones no gubernamentales, en 
referentes para la intervención social contra la discriminación de género en 
el país. En la siguiente década, las organizaciones que sobrevivieron mar-
caron un giro tanto en el discurso como en las acciones, donde la posición 
frente al Estado fue fundamental. La Carpeta Verde, en 1987, marcó este 
giro de manera fehaciente.

En contraste, solo seis años antes, en 1981, el colectivo Eva de la Man-
zana sostuvo una clara concepción antiestado, considerado un ente mani-
pulador de las mujeres. 

De acuerdo a sus necesidades y conveniencias: en épocas pasadas era nece-
sario una mujer limitada a la casa, posteriormente es exigida como mano 
de obra barata, actualmente el estado nos llama a “participar” en el desarro-
llo”, implementando políticas concretas, que promueven la organización a 
través de proyectos especiales financiados desde el estado, haciendo así más 
efectiva su manipulación y control.5

Nótese una actitud muy crítica frente a las primeras políticas estatales ba-
sadas en el enfoque de Mujeres en el desarrollo que se plantearon en el país, 
sobre todo en el campo del desarrollo rural con los proyectos emprendidos 
por el programa de Desarrollo Rural Integral (DRI).

Las caricaturas del primer número de la revista Eva de la Manzana 
también muestran esa actitud crítica hacia la primera Oficina de la Mujer 
creada en 1981, que tuvieron las siguientes leyendas: “la representante de 

5  BAEP, “Presentación”, Eva de la Manzana 1, julio de 1981, 3. 



Capítulo 10

338

USA ante mujeres de todas las provincias del Ecuador inaugura en idioma 
extranjero la Oficina de la Mujer Ecuatoriana”, o “El Boom Universal: La 
Mujer analizada por expertos internacionales”, o “se inauguró la Oficina 
de la Mujer. Ojalá que las actividades de esta nueva entidad no se limiten a 
conseguir los votos de los analfabetos”. Es decir, primaba una concepción 
del Estado como instrumentalizador del discurso sobre la igualdad de las 
mujeres con otros fines: conseguir el voto de las mujeres indígenas, im-
plantar políticas imperialistas, canalizar ayuda al desarrollo.6

La Carpeta Verde, en cambio, denota otra actitud frente al Estado en 
la que se lo visualiza como un interlocutor y actor relevante que tiene la 
obligación de cambiar la vida de las mujeres. Se anuncia así otro momento 
del feminismo ecuatoriano que tomará forma en la década de 1990.

Sin embargo, no todos los colectivos y las organizaciones tuvieron una 
visión antiestado. Es importante señalar que, paralelos a la formación de 
grupos culturales y colectivos feministas, hubo también varios intentos 
por parte de otros grupos de mujeres de crear cierta institucionalidad es-
tatal. Según Rocío Rosero, por ejemplo, durante toda la década estuvo 
rondando en las discusiones la creación de un Consejo Nacional de las 
Mujeres, que no prosperó. El intento denotaba, no obstante, la presencia 
de otras voces que le apostaban a la acción con el Estado como una vía 
importante para reclamar derechos. Una de las organizaciones precurso-
ras de esta búsqueda de participación en las decisiones de lo público y de 
interlocución con el Estado que se fortaleció en la década de 1990 fue la 
que menciono a continuación.

Mujeres por la Democracia

Desde los tempranos años ochenta algunas redes de mujeres trabajaron fun-
damentalmente en torno al tema de su acceso al espacio público y la toma 
de decisiones. Uno de los eventos que marcará la visibilización de este tipo 
de demandas hacia el ámbito público fue el seminario de 1983, organizado 
por Magdalena Adoum, directora de la revista Nueva y de los números de 

6  BAEP, “Presentación”, Eva de la Manzana 1, julio de 1981, 3. 



La emergencia de subjetividades feministas en Ecuador, 1970-1980

339

Nueva Mujer sobre la “Participación de la mujer en la defensa de la demo-
cracia en América Latina”. A este evento acudieron figuras emblemáticas 
del movimiento de mujeres en América Latina como la minera boliviana 
Domitila Chungara o Hebe de Bonafini, de Madres de la Plaza de Mayo, 
entre otras. En este encuentro participaron más de 700 mujeres de todo 
el país y hubo una gran diversidad regional y étnica. Un recorte de prensa 
sobre el evento lo relató de la siguiente manera: “El imperativo de imponer 
una militancia femenina en la política y la participación de la mujer en los 
aparatos decisivos del Estado fue una [de las] inquietudes que primó entre 
las setecientas participantes del evento” (El Comercio 1983, B1). 

En 1984, durante la campaña electoral que enfrentó a Rodrigo Borja 
con León Febres Cordero, surgió, desde la centroizquierda, una agrupa-
ción que tuvo una presencia muy importante durante toda la década y 
hasta bien avanzados los años noventa.

Diana. En ese momento empiezan los centros a hacer mucha investiga-
ción, me acuerdo de la primera investigación sobre Mujer y Política [se 
refiere al trabajo de CEPLAES, sobre voto de la mujer en las elecciones 
de 1984] y me acuerdo que se termina la primera vuelta y, con la derrota, 
un grupito muy chiquito proponemos que se convoque a toda la centroiz-
quierda para hacer un gran frente femenino y así nace Mujeres por la De-
mocracia (Quito, 2003).

Rocío Rosero señala que Mujeres por la Democracia fue visualizada 
inicialmente como un mecanismo de incidencia entre los decisores. A di-
ferencia de las agrupaciones anteriores, se definía políticamente en la cen-
troizquierda y pretendía hacer política en esa línea. La oposición al gobier-
no de Febres Cordero sería definitoria en la identidad de esta organización.
Afirma Zonia Palán que había dos corrientes:

Zonia. “las señoras de”, es decir las señoras de los políticos, y otro grupo 
más intelectual, que quería aprovechar el espacio para debatir sobre una 
sociedad distinta, sobre lo que debería ser la democracia participativa y 
contra el autoritarismo, por eso surge el nombre. El grupo estaba liderado 



Capítulo 10

340

por Alicia Ponce, ella es la que me lleva a mí, después de dos o tres meses 
de fundado el grupo me llevaron a un evento en el Teatro Universitario, 
que fue como el punto de lanza para su visibilidad pública, era un evento 
por la paz, y ¡zas! ¡Se tomaron el teatro los Alfaro! (Quito, marzo de 2003).

Eso trajo discusiones importantes al grupo acerca de si se aceptaba o no 
la democracia como modelo de convivencia social, no la vía revolucionaria 
tradicional que en ese momento sí planteaban otros grupos.

Zonia. Sino que nosotros aceptamos la democracia como una forma de 
convivencia y aceptamos entonces también el proceso electoral y dijimos 
vamos a luchar por nuestra participación en las elecciones, porque de lo 
contrario, si no aceptábamos a la democracia como tal no podíamos estar 
en la lucha democrática formal, fue un debate largo. Los dos grupos se 
complementaban muy bien y es durante el gobierno de Febres Cordero 
que empezamos a hacer una serie de actos simbólicos y al final de su go-
bierno hicimos una gran marcha nacional para despedir a Febres Cordero 
(Quito, marzo de 2003).

Mujeres por la Democracia se consolida durante la década como un 
grupo de mujeres profesionales que, desde distintas entradas e intereses, 
alimentaron una agenda de inclusión de las mujeres a la política. Las reu-
niones, las marchas y los eventos colectivos fueron creando un sentimien-
to de hermandad entre las integrantes, que poco a poco se va traduciendo 
en la conformación de un discurso más feminista, al unificarse en torno 
a la lucha contra la exclusión del espacio público. “No terminábamos de 
entender el tema de género, o sea éramos mujeres políticas pero que toda-
vía no teníamos como reivindicaciones propias nuestras, nuestra reivin-
dicación principal, que fue la que trasladamos después a la Coordinadora 
Política, fue nuestro derecho a la participación política” (Zonia, Quito, 
marzo de 2003).

El grupo también se destacó por su presencia pública contra el au-
toritarismo del gobierno de Febres Cordero. Por ejemplo, organizaron 
el Frente de Defensa de la Soberanía, contra la presencia de los marines 



La emergencia de subjetividades feministas en Ecuador, 1970-1980

341

norteamericanos traídos por Febres Cordero. También empezaron a plan-
tear un conjunto de reformas políticas a favor de las mujeres, por ejemplo, 
varias modificaciones a la legislación vigente. En efecto, algunas integran-
tes de Mujeres por la Democracia, como la doctora Luzmila de Troya, 
junto con un grupo de abogadas de Guayaquil, impulsaron desde el Estado 
la lucha por modificar la legislación vigente que estaba contra las mujeres.

También abordarían, aunque tímidamente, el tema de la diversidad ét-
nica, a través de algunas de sus militantes.

Zonia. El próximo 8 de marzo le vamos a hacer un homenaje a una com-
pañera, Ileana Almeida, ella fue la que nos metió a estudiar la problemática 
indígena, a aprender quichua, a entender la lucha de los indígenas y a 
poner en nuestro planteamiento, en nuestro librito rosado, que el Estado 
ecuatoriano debe ser un Estado plurinacional. No sabíamos nada de eso, 
pero ella fue la que nos explicó, entonces también organizamos un evento 
por los 500 años que fue también un hito, un acto cultural masivo en la 
Plaza del Teatro donde las mujeres planteábamos el tema de la diversidad y 
el racismo (Quito, marzo 2003).

A medida que crecen el intercambio y las acciones conjuntas, se empie-
zan a interiorizar otras problemáticas. Eso es muy significativo sobre todo 
en el tema de la violencia.

Zonia. Era un grupo a la larga privilegiado, de intelectuales, de mujeres de 
clase media … entonces se decía que el tema de las mujeres que les pegan 
no es tema nuestro y no se lograba interiorizar esos problemas o no quería-
mos verlo o entenderlo… después tuvimos un destape de nuestras propias 
compañeras donde demostraban todos nuestros problemas y las inequi-
dades en nuestras propias vidas, pero para eso tuvimos que pasar algunos 
años juntas…. eso sí ¡porque somos un puño! (Quito, marzo de 2003).

Según Zonia Palán, hasta el gobierno de Febres Cordero la identidad 
del grupo estaba claramente articulada a la sociedad civil. “Respetábamos 
la democracia, pero nuestras acciones eran desde la sociedad civil y nosotras 



Capítulo 10

342

siempre decíamos, ‘desde la otra vereda’, beligerante totalmente y no ten-
díamos ningún puente con el Estado” (Zonia, Quito, marzo de 2003).

En el gobierno de Rodrigo Borja, en 1988, se presentó una discu-
sión interna y se produjo una primera división del grupo, pues algunas 
integrantes fueron a trabajar en el Estado. Ya en la campaña, Mujeres por 
la Democracia participó activamente apoyando la candidatura de Rodrigo 
Borja, con propuestas orientadas a fortalecer los derechos de las mujeres. 
Se empezaban a plantear espacios de decisión en algunos organismos del 
Estado y a hablar de la cuota política para las mujeres, temas que como 
antes vimos ya los habían planteado otros grupos desde la década de 1970. 
Con la salida de algunas mujeres al gobierno también se empezó a plantear 
los dilemas de la partidización y de la institucionalización del movimiento. 
Durante la década de 1990, que se caracterizó por la aparición de muchas 
organizaciones no gubernamentales que trabajaban en torno a los derechos 
de las mujeres, Mujeres por la Democracia decide no institucionalizarse y 
mantenerse como agrupación social.

Reflexiones finales

Con este texto he buscado recuperar la presencia, voces y acciones de algu-
nas mujeres que desde diversos sectores —sindicales, gremiales, del trabajo 
con organizaciones populares, desde centros de investigación o desde nú-
cleos culturales— fueron poco a poco creando una presencia y conciencia 
feminista que apuntó a la denuncia de la subordinación de las mujeres 
tanto en lo público como en lo privado.

Una primera reflexión es que esa presencia se produjo en una década de 
grandes cambios para el país que fueron también contestados por las mu-
jeres. El advenimiento de la democracia en los primeros años de la década 
de 1980 se transformó rápidamente en la experiencia de un proyecto au-
toritario, de violación de los derechos humanos y el giro hacia programas 
de ajuste estructural. La emergencia de subjetividades feministas se forjó 
en esa coyuntura, de modo que las rupturas con los partidos y las búsque-
das de autonomía no se produjeron de manera ajena a estos procesos. Al 



La emergencia de subjetividades feministas en Ecuador, 1970-1980

343

tiempo que las mujeres cuestionaban sus organizaciones, sus partidos, sus 
relaciones sentimentales y su vida cotidiana estaban luchando contra la 
violación de derechos humanos, contra la precariedad del ajuste y también 
en algunos casos por una presencia en el espacio público.

En segundo lugar, la emergencia de acciones feministas y de contrapú-
blicos feministas no se puede entender sin mirar la década de 1970, en la 
cual varias de aquellas mujeres, desde muy jóvenes, tuvieron experiencia de 
militancia, ya sea en partidos, en el movimiento estudiantil, en sindicatos, 
o experimentaron discriminación en sus estudios, es decir venían de expe-
riencias de politicidad, un rasgo que no necesariamente encontramos en 
las militancias actuales que entran directamente al feminismo.

En tercer lugar, su origen de clase marcó su mirada hacia las dife-
rencias; si bien encontramos iconografías y narrativas que incluyen una 
cierta conciencia de la diversidad y de la opresión que vivían mujeres tra-
bajadoras, campesinas y de sectores populares, no existió un cuestiona-
miento a las desigualdades entre mujeres, en términos raciales, coloniales 
o étnicos, con pocas excepciones. Se pensaba más en términos de unidad 
que de diferencia y esto, sin duda, significó una visión homogenizante 
que no incluyó las voces y el liderazgo de mujeres afros, indígenas, les-
bianas o trans en sus organizaciones, quienes por lo mismo mantuvieron 
sus propias agrupaciones.

Por último, existieron diversas posiciones frente al Estado; si bien todas 
fueron críticas frente a él y a los gobiernos de la década, algunas empezaron 
a alzar sus reclamos ante el Estado mientras que otras priorizaron la denun-
cia de la opresión social y cultural.

Referencias

Álvarez, Sonia E. 1998. “Latin American Feminisms Go Global. Trends of 
the 1990s and Challenges for the New Millennium”. En Cultures of Po-
litics Politics of Cultures Re-visioning Latin American Social Movements, 
editado por Sonia Álvarez, Evelina Dagnino y Arturo Escobar, 293-324. 
Nueva York: Westview Press.



Capítulo 10

344

Álvarez, Sonia E. 2014. “Enacting a Feminist Politics of Translation”. 
En Translocalities/Translocalidades. Feminist Politics of Translation in 
the Latin/a Américas, editado por Sonia Álvarez, Claudia de Lima 
Costa, Verónica Feliu, Rebecca Hester, Norma Klahn y Millie Tha-
yer, con asistencia de Cruz C. Bueno, 1-18. Durham, NC: Duke 
University Press.

Anderson, Jeanine. 1992. Intereses o justicia. ¿A dónde va la discusion sobre 
la mujer y el desarrollo? Lima: Flora Tristán / Entre Mujeres.

Connel, Raywin. 1987. Gender and Power. Society, the Person, and Sexual 
Politics. Stanford: Stanford University Press.

Coronel, Valeria, Iván Orosa, María Pilar Troya y Daniela Schroeder. 
2022. Nela Martínez Espinosa (1912-2004). Mujeres de lucha, Mujeres 
en lucha. Estudios Feministas 3. Quito: Archivo Martínez-Meriguet 
/ Instituto Tricontinenal de Investigación Social. https://thetriconti-
nental.org/wp-content/uploads/2022/03/20220329-Feminismos03
-NelaMartinez_ES_Web.pdf.

Curiel, Ochy. 2007. “Critica poscolonial desde las prácticas políticas del 
feminismo antirracista”. Revista Nómadas 26: 92-101.
https://www.redalyc.org/pdf/1051/105115241010.pdf 

— 2021. Feminismos decoloniales y transformación social. Diálogo con Diego 
Falconí Trávez. Barcelona: ICARIA.

Cuvi, María. 2007. “Representaciones de género y región en los discursos 
de las élites empresariales del Ecuador”. En Las propias y los ajenos. Mi-
radas críticas sobre los discursos del movimiento de mujeres del Ecuador, 
editado por Raquel Rodas, 109-150. Quito: Consejo Nacional de las 
Mujeres / ACDI / Abya-Yala.

Cuvi, María, y Laura Buitrón. 2006. Pensamiento feminista y escritos 
de mujeres en el Ecuador, 1989-1990. Bibliografía anotada. Quito: 
UNIFEM / UNICEF.

El Comercio. 1983. “Fraternidad y democracia en encuentro femenino”. 
15 de julio, B1.



La emergencia de subjetividades feministas en Ecuador, 1970-1980

345

Eskola Torres, Gladys. 2017. “Una mujer y enfermera en el subdecanato 
(1977-1979). La memoria de lo no escrito”. En Historia de la Facultad 
de Ciencias Médicas de la Universidad de Cuenca, 1867 -2017, editado 
por Jaime Abad Vásquez, David Achig Balarezo, José Cabrera Vicuña, 
Ernesto Cañizares Aguilar, Gladys Eskola Torres, Jacinto Landívar He-
redia y Raúl Pino Andrade, 110-120. Cuenca: Facultad de Ciencias 
Médicas de la Universidad de Cuenca.

Fernández Anderson, Cora. 2021. “Latin American Women’s Movements”. 
En The Sociology of Latin America, editado por Xochitl Bada y Liliana 
Rivera-Sánchez, 339-56. Oxford: Oxford University Press.

Fraser, Nancy. 1989. “Struggle over Needs. Outline of a Socialist-Femi-
nist Critical Theory of Late Capitalist Political Culture”. En Unruly 
Practice. Power, Discourse and Gender in Contemporary Social Theory, 
161-90. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Friedman, Elisabeth Jay. 2016. Interpreting the Internet. Feminist and 
Queer Counterpublics in Latin America. Oakland, CA: University of 
California Press.

Gargallo, Francesca. 2006. Las ideas feministas latinoamericanas. México 
D. F.: UNAM.

Goetschel, Ana María. 2006. “Estudio introductorio”. En Orígenes del fe-
minismo en el Ecuador, editado por Ana María Goetschel, 13-56. Qui-
to: CONAMU / FLACSO Ecuador / Comisión de Género y Equi-
dad Social del MDMQ / Secretaría de Desarrollo y Equidad Social del 
MDMQ / UNIFEM.

Goetschel, Ana María, Mercedes Prieto, Andrea Pequeño y Gioconda He-
rrera. 2007. De Memorias. Imágenes públicas de las mujeres ecautorianas 
de comienzos y fines del siglo XX. Quito: FONSAL.

González, María Feliza. 1986. “Hermoso encuentro con nosotras”. El Co-
mercio, 27 de abril, B5.

Herrera, Gioconda. 2001. “El Género en el estado: entre el discurso civi-
lizatorio y la ciudadanía”. Íconos. Revista de Ciencias Sociales 11: 80-89. 
https://doi.org/10.17141/iconos.11.2001.694



Capítulo 10

346

Herrera, Gioconda, y Lissset Coba. 2013. “Nuevas voces feministas en 
América Latina: ¿Continuidades, rupturas, resistencias? Presentación 
del Dossier”. Íconos. Revista de Ciencias Sociales 45: 17–23.
https://doi.org/10.17141/iconos.45.2013.3103

Jaquette, Jane S., ed. 2009. Feminists Agendas and Democracies in Latin 
America. Durham: Duke University Press.

Larrondo, Marina, y Camila Ponce Lara, eds. 2019. Activismos feministas 
jóvenes. Emergencias, actrices y luchas en América Latina. Buenos Aires: 
CLACSO.

Logroño, Julieta. 2004. “Desafíos en la construcción de la ciudadanía de 
las mujeres en los espacios locales”. Tesis de maestría, FLACSO Ecua-
dor. http://hdl.handle.net/10469/3250 

Lind, Amy. 2005. Gendered Paradoxe. Women’s Movements, State Restruc-
turing, and Global Development in Ecuador. Philadelphia: Penn State 
University Press.

Muñoz Vicuña, Elías, y Leonardo Vicuña Izquierdo. 1985. Movimiento 
obrero del Ecuador. 1970-1979. Documentos. Colección Movimiento 
Obrero Ecuatoriano 7. Guayaquil: Universidad de Guayaquil.

Prieto, Mercedes. 1986. “Notas sobre el movimiento de mujeres en el Ecua-
dor”. En Movimientos sociales en el Ecuador, editado por Luis Verdesoto, 
183-218. Quito: CLACSO / CAAP / CEDIME / CEPLAES / ILDIS.

Prieto, Mercedes, y Ana María Goetschel. 2008. “Sufragio femenino en 
Ecuador (1884-1940)”. En ¿Qué género tiene el derecho? Ciudadanía, 
historia y globalización, editado por Stefanie Kron y Karoline Noack, 
116-142. Berlín: Edition Tranvía.

Rivera Berruz, Stephanie. 2021. “Latin American Feminism”. En The Stan-
ford Encyclopedia of Philosophy, editada por Edward N. Zalta. https://
plato.stanford.edu/archives/sum2021/entries/feminism-latin-america 

Rodas Raquel. “Muchas Voces, demasiados Silencios”. 2007. En Las propias 
y los ajenos. Miradas críticas sobre los discursos del movimiento de mujeres del 
Ecuador editado por Raquel Rodas, 37-55. Quito: Agencia Canadiense 
para el Desarrollo Internacional-Fondo para la Igualdad de Género.

Rodríguez, Lily. 1990. Las mujeres de Solanda. Mujer, barrio popular y vida 
cotidiana. Quito: CEPAM / ILDIS.



La emergencia de subjetividades feministas en Ecuador, 1970-1980

347

Santillana, Alejandra, y Margarita Aguinaga. 2012. El movimiento de mu-
jeres y feministas del Ecuador. Quito: Fundación Rosa Luxemburgo / 
Instituto de Estudios Ecuatorianos.

Silva, Erika, ed. 2005. Identidad y ciudadanía de las mujeres. Quito: 
Abya-Yala.

Silva de Acosta, Marcia. 1986. “El nacimiento legal del feminismo”. El 
Comercio, 27 de abril, B1.

— 1987. “Hoy, Día de la Mujer: Mujeres proclaman acción por la unidad, 
la vida y la paz”. El Comercio, 8 de marzo, B1.  

Troya, María del Pilar. 2006. “Discursos sobre ciudadanía del Movimiento 
de Mujeres de Ecuador a fines de los 90”. Tesis de maestría, FLACSO 
Ecuador. http://hdl.handle.net/10469/639 

Vargas, Virginia. 2002. “Los feminismos latinoamericanos en su tránsito 
al nuevo milenio. (Una lectura político personal)”. En Estudios y otras 
prácticas intelectuales latinoamericanas en cultura y poder, coordinado 
por Daniel Mato, 307-316. Caracas: CLACSO / CEAP / FACES, Uni-
versidad Central de Venezuela.

Vega, Silvia. 2000. “La ciudadanía incompleta de los movimientos de 
mujeres en el Ecuador”. En Mujer, participación y desarrollo, 225-256. 
Quito: CORDES / CEDIME.



348

Carmen Diana Deere. PhD en Economía Agrícola por la Universidad de 
California, Berkeley. Es profesora distinguida emérita de Estudios Latinoa-
mericanos y Economía Agrícola en la Universidad de Florida y profesora 
distinguida en la FLACSO Ecuador. Fue presidenta de la Asociación de Es-
tudios de América Latina (LASA), y en 2018 recibió el premio Kalman Sil-
vert de LASA. Economista feminista, se ha especializado en temas agrarios 
y los derechos de propiedad de las mujeres. Compiladora de la antología 
¿Casa Propia? La autonomía económica de las mujeres en Ecuador publicada 
por la Editorial FLACSO Ecuador / Abya-Yala en 2021 y autora de “Beyond 
‘Death Do Us Part’: Spousal Intestate Succession in Nineteenth-Century 
Hispanic America”, aparecido en 2023 en Law and History Review. 
https://orcid.org/0000-0003-0267-2401

Gioconda Herrera. PhD en Sociología por la Universidad de Columbia. En 
2024 asumió la Dirección de la FLACSO Ecuador. Es profesora titular del 
departamento de Sociología y Estudios de Género de esta universidad. In-
vestiga sobre las desigualdades de género, clase y raza en las migraciones in-
ternacionales y acerca de los movimientos de mujeres en Ecuador. Sus libros 
más recientes son: Migration in South America (editora junto con Carmen 
Gómez), publicado por Springer en 2022, y Movilidades, control fronterizo y 
luchas migrantes (editora junto con Liliana Rivera-Sánchez y Eduardo Dome-
nech), una coedición de CLACSO y Siglo XXI Editores aparecida en 2023. 
https://orcid.org/0000-0002-7540-9586 

Sobre las autoras



Sobre las autoras

349

Natalia Loza Mayorga. Doctora en Historia de los Andes por la 
FLACSO Ecuador. Se especializa en estudios de género, historia y li-
teratura. Sus investigaciones abordan el estudio histórico del campo li-
terario ecuatoriano a finales del siglo XIX y la primera mitad del XX y 
la producción literaria de autoras ecuatorianas. Sus últimos trabajos 
son: “Tensiones entre maternidad y aborto en la obra de Laura Pérez 
de Oleas Zambrano (Quito, 1959)”, incluido en el Anuario Colombia-
no de Historia Social y de la Cultura, 2022, y “El cuerpo femenino fren-
te al espejo: metáforas de auto representación en la obra de escritoras 
ecuatorianas en la primera mitad del siglo XX”, también publicado en 
2022 en Cuadernos de la Facultad de Humanidades y Ciencias Sociales. 
https://orcid.org/0000-0002-2368-1940

Erin E. O’Connor. Doctora en Historia por Boston College y profesora de 
Historia en Bridgewater State University, en Massachusetts. Se especializa 
en la intersección de género e historia social con un enfoque en raza, clase, 
nación y modernización. Es autora de “Without Consideration of Their 
Sex? The Uneven Path to Suffrage in Ecuador, ca. 1883-1940”, capítulo 
del libro Women’s Suffrage in the Americas, publicado por la editorial Uni-
versity of New Mexico Press, en 2024, y del artículo “At the Intersection 
of Home and Work: Domesticity, Labor, and the Contradictions of Mo-
dernity in Ecuador, 1890-1950”, aparecido en la edición de octubre 2024 
de la revista The Americas.

Tatiana Salazar Cortez. Doctora en Historia Contemporánea por 
la Universidad del País Vasco, en España. Forma parte del laborato-
rio EA 369 Etude Romanes (CRIIA, Centre de Recherches Ibériques 
et ibero-américaines) de la Universidad París Nanterre. Actualmen-
te es docente de la Universidad Marie & Louis Pasteur, en Francia. 
Sus temas de investigación giran en torno a la historia de las izquier-
das, de las mujeres y de los feminismos en la segunda mitad del siglo 
XX. En 2021, la Universidad Andina Simón Bolívar publicó su li-
bro Experiencia y militancia de las mujeres en la izquierda (URME, 
1962-1966). Su obra “Censuras y silencios: mujeres militantes en los 



Sobre las autoras

350

archivos de la izquierda comunista ecuatoriana de los años 1960” apa-
reció en 2024 en la Revista francesa América. Cahiers du CRICCAL. 
https://orcid.org/0000-0001-6954-8662 

Mireya Salgado Gómez. Doctora en Historia por la FLACSO Ecuador. 
Profesora titular de esta universidad. Sus áreas de interés son la historia 
urbana de las ciudades coloniales, lenguajes y prácticas políticas de sectores 
subalternos, y la historia de la vida cotidiana. En 2021 se publicó su libro 
Indios altivos e inquietos. Conflicto y política popular en el tiempo de las suble-
vaciones. Riobamba en 1764 y Otavalo en 1777 en una coedición Editorial 
FLACSO Ecuador / Abya-Yala. En coautoría con Carlos Espinosa Fernández 
de Córdova, publicó los artículos “La producción del paisaje periurbano de 
Quito en el siglo XVI (1534-1575)”, en la Revista Historia Crítica en 2024, 
y “Arrabales en el Quito colonial temprano. La formación de los barrios 
periféricos de la ciudad (1534-1575)”, en Estudios Atacameños, en 2025. 
https://orcid.org/0000-0003-1282-3517 

Ximena Sosa C. PhD en Historia por la Universidad de Nuevo Méxi-
co, en Estados Unidos, título obtenido con una beca Fulbright-LASPAU. 
Historiadora independiente. Trabajó en varias universidades estadou-
nidenses, canadienses y ecuatorianas. Actualmente preside la Sección 
de Estudios Ecuatorianos de LASA; es profesora invitada de los cur-
sos Qualitas para docentes de la PUCE y traductora de libros y artí-
culos del inglés al español. En 2019 publicó el artículo “El papel de la 
burocracia en los gobiernos velasquistas en Ecuador, 1934-1972”, en 
la revista Procesos. En 2020 apareció Hombres y mujeres velasquistas 
1934-1972, una coedición Editorial FLACSO Ecuador / Abya-Yala; el 
mismo año apareció el capítulo “La participación  política de las muje-
res en Ecuador 1999-2020”, en la Antología de la democracia ecuatoriana. 
https://orcid.org/0000-0001-9601-6522 

Rosemarie Terán Najas. Doctora en Educación por la UNED, en Espa-
ña. Docente de la Universidad Andina Simón Bolívar, Sede Ecuador. In-
vestiga temas de historia social y de la educación en los siglos XVI-XX. 



Sobre las autoras

351

Sus publicaciones más recientes son: “En mi condición de apátrida... La 
inmigración sirio-libanesa en Ecuador durante la primera mitad del siglo 
XX”, artículo aparecido en la Revista Complutense de Historia de América, 
en 2020; y el capítulo “Masculinidades y hegemonía del saber universi-
tario entre 1919 y 1950”, que integra el libro Irruptoras, mujeres en la 
Universidad Central del Ecuador 1919-2020, publicado en coautoría con 
María José Garrido por la Universidad Central del Ecuador en 2023. 
https://orcid.org/0000-0002-8106-3155 

María José Vilalta †. Doctora en Historia Moderna por la Universidad de 
Barcelona y catedrática en la Universidad de Lleida. Sus principales ámbi-
tos de investigación se enmarcaron en la demografía histórica, la historia 
económica y social de la población, la historia de la familia y las relaciones 
entre historia social y literatura. En el ámbito de la historia de las mujeres 
y del género femenino destacan artículos como “Trabajadoras en los Andes 
del norte (Toacazo, Ecuador, 1778-84 y 1861)”, publicado en Arenal. Re-
vista de Historia de las mujeres, en 2021, y la edición de Retos de investigación 
en historia de las mujeres, publicado por la Universidad de Lleida en 2022.  
https://orcid.org/0000-0002-7211-6921



Sobre la coordinadora

Ana María Goetschel. PhD en Ciencias Sociales 
por la Universidad de Ámsterdam. Es historiadora 
feminista y profesora emérita del Departamento de 
Sociología y Estudios de Género de la FLACSO 
Ecuador. Sus investigaciones se enfocan en la his-
toria de las mujeres, de la educación y en el análisis 
del género y la acción punitiva en la historia del 
Ecuador. Sus publicaciones recientes incluyen His-
torias de rebelión y castigo. El aborto en Ecuador en la 
primera mitad del siglo XX, publicada en 2021 por 
la Editorial FLACSO Ecuador. En 2022 aparecie-
ron los artículos: “Dreams of a globalized univer-
sity in Ecuador: the reforms of the Rafael Correa 
government” (con Betty Espinosa y Fernando Ca-
rrasco) en Latin American Perspectives y, junto con 
otras autoras, “Trayectorias de feminización del 
magisterio en Sudamérica.  Los casos  de Argenti-
na, Chile, Ecuador, Perú y Uruguay”, en Revista 
de Historia de América.



Se terminó de imprimir
en noviembre de 2025
en Editorial Ecuador

Quito, Ecuador






